

شـ  
الشـرـيـفـ الـسـلـامـيـ  
٤٢

خـلـيلـ الـوـاقـعـ بـجـنـاحـ  
الـعـاهـاتـ المـزـمـنةـ

تأليف  
د. محمد عمارة

٠١٥٤٧٦



Bibliotheca Alexandrina



فِي التَّنْوِيرِ الْإِسْلَامِ

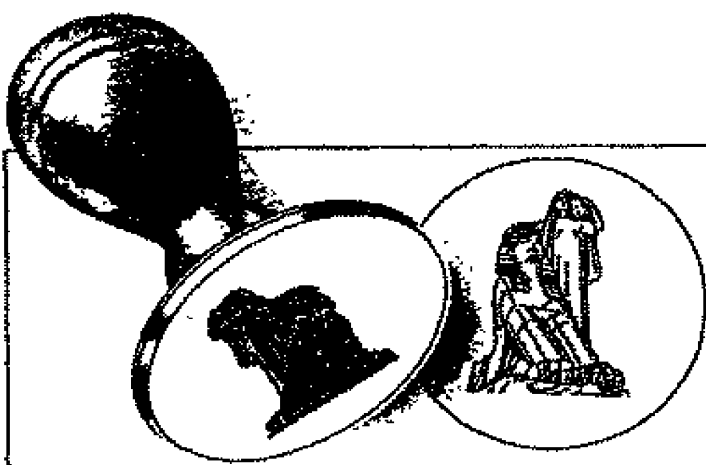


تَدْلِيلُ الْوَافِعِ بِمَنْهَا لِجَلِيلِ  
الْعَالَمِ الْمُزْمِنِ

تأليف

د. محمد بن عاصمة





|                                        |                                                                  |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| اسم الكتاب                             | تحليل الواقع بمنهج العاهات المزمنة.                              |
| اسم المؤلف                             | د. محمد عمارة.                                                   |
| اشراف عام                              | داليا محمد ابراهيم                                               |
| تاريخ النشر                            | نوفمبر ١٩٩٩                                                      |
| رقم الإيداع                            | ١٥٧٢ / ١٩٩٩م .                                                   |
| الترقيم الدولي                         | I - S . B . N 977 - 14 - 1138                                    |
| الناشر                                 | نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع.                                |
| المؤلف الرئيسي                         | ٨. المنطقة الصناعية الرابعة .<br>مدينة السادس من أكتوبر .        |
| مركز التوزيع                           | ١٨ ش كمال صدقى - الفجالة - القاهرة .<br>ت: ٢/٥٩٠٩٨٢٧ - ٥٩٠٨٨٩٥ . |
| ادارة النشر                            | فاكس: ٢/٥٩٠٣٣٩٥ . ص.ب: ٩٦ الفجالة .                              |
| ٢١ ش احمد عرابى - المهندسين - الجيزة . | ٢٤٦٦٤٣٤ - ٢/٣٤٧٢٨٦٤ .                                            |
| ٢٠ إمبابة .                            | فاكس: ٢/٣٤٦٢٥٧٦ . ص.ب: ٢٠ إمبابة .                               |

## تصهيد

تواترخ الأم ومسارات الحضارات ، ليست سكونا دائمًا ، ولا خطا  
صاعدا باستمرا ، أو هابطا أبدا .. وإنما هي دورات متتابعة ،  
تحكمها السنن والقوانين .. فيها الصعود والهبوط .. التقدم  
والتراجع .. الإبداع والجمود .. الإزدهار والانحطاط .. وعن هذه  
الحقيقة - التي يؤكدتها الاستقراء لتاريخ الأم والحضارات - حقيقة  
الدورات المتتابعة في مسارات الأم والحضارات - يعبر القرآن  
الكرم عندما يقول آياته : **﴿فَوْقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنُنٌ فَسِيرُوا فِي**  
**الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ﴾** (١٣٧) هذا بيان للناس  
وهدى وموعدة للمتقين (١٣٨) ولا تهنو ولا تحزنوا وأنتم الأعلون  
إن كُشِّمْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١٣٩) إن يَمْسِكُمْ فَرَحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمُ فَرَحٌ مُثْلُهُ  
وَتَلْكَ الْأَيَّامُ نَدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَلِيَسْخُذَ مِنْكُمْ  
شَهَدَاءَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ (١٤٠) وَلِيُمَحَّصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا  
وَلِيُمَحَّقَ الْكَافِرِينَ (١٤١) أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمَ اللَّهُ  
الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمُ الصَّابِرِينَ ﴿١﴾ هَا أَنْتُمْ هُؤُلَاءِ  
تُدْعَوْنَ لِتُنْفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَسْخُلُ وَمَنْ يَسْخُلُ فَإِنَّمَا  
يَسْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالْفُقَرَاءِ وَإِنْ تَنْوِلُوا يَسْتَبِدُلُ قَوْمًا  
غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴿٢﴾ .

(١) آل عمران : ١٣٧ - ١٤٢ .

(٢) حمد : ٣٨ .

كذلك يعبر عن هذه السنة والقانون - في دورات مسارات الأم والحضارات - حديث رسول الله ، ﷺ : «لا يلبيث الجحور بعدى إلا قليلا حتى يطلع ، فكلما طلع من الجحور شيء ذهب من العدل مثله ، حتى يولد في الجحور من لا يعرف غيره ، ثم يأتي الله ، تبارك وتعالى ، بالعدل ، فكلما جاء من العدل شيء ذهب من الجحور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره»<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

وفي مواجهة مراحل الهبوط والتخلّف والتراءجع والمأزق الحضارية ، تفاوتت وتتفاوت المواقف الفكرية والفلسفات ..

فهناك من يستسلم لواقع الهبوط والتراءجع والجحور ، فيزعم أنه قادر إلى ، أو حتمية تاريخية ، أو جملة طبيعية ، أو صفات لصيغة وخصوصية عرقية أو مكانية ، ليس هناك سبيل إلى الفكاك من نتائجها وثمراتها .. وبذلك يتتجاوز نطاق الاستسلام لواقع المأزق إلى حيث يكرسه ويؤيده ، باعثا اليأس والقنوط من الأمل في أي تغيير ..

وهناك من يرى في الواقع الهاابط والمأزق الحضاري ثمرة للمسنن والقوانين التي أفضت إليه ، فيسعى إلى الوعى بهذه السنن وتوجيه هذه القوانين لتغيير هذا الواقع والخروج بالأمة من المأزق الحضاري الذي تردد فيه ..

ولقد تكرر هذا «المشهد الفكري» ثلاث مرات في واقعنا الفكري ومسيرتنا الحضارية خلال القرن العشرين ..

---

(٢) رواه الإمام أحمد .

● فبعد إلغاء الخلافة العثمانية [١٣٤٢ هـ - ١٩٢٤ م] تعددت وتناقضت الاجتهادات الفكرية والسياسية في وطن العرب وعالم الإسلام :

فنشأت أحزاب وتبلورت مدارس فكرية ترى في «الوطنية الإقليمية» و«الدولة القطرية» نهاية المقاصد، وغاية المراد من رب العباد . . وتأصيلاً لهذه التوجهات وخدمة لها ، كانت الكتابات التي انتهالت على فكرة الخلافة ومبدأ الجامعة الإسلامية والرابطة الشرقية بالنقد والنفي والتسيويه . . فصورتها استبداداً خالصاً، وطغياناً كاملاً ، وكهانة دينية ، على النحو الذي صوره الشيخ على عبد الرزاق [١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ - ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م] في كتابه [الإسلام وأصول الحكم] ، عندما رأى الإسلام نصرانية يدع مالقيصر لقيصر وما لله لله ، فهو دين لا دولة ، ورسالة لا حكم ، وما كان رسوله ، ﷺ ، إلا كالخالين من الرسل ، مجرد مُبلغ ، لم يُقم حكومة ، ولم يُؤسس دولة ولا ملكاً ، ولم يُسس مجتمعاً ، ولم يُقم وحدة سياسية . . كما رأى الخلافة- دائمًا وأبداً - كهانة دينية وقهرًا سياسيًا<sup>(٤)</sup> . .

ومن مثل كتابات سلامة موسى [١٣٠٥ - ١٣٧٧ هـ ١٩٥٨-١٨٨٨ م] التي دعت إلى الخروج من الشرق ، والاتصال بأوروبا ، لأن التفرنج - في كل شيء - من القبعة إلى الثقافة إلى

---

(٤) على عبد الرزاق [الإسلام وأصول الحكم] ص ٦٤ - ٢٦، ٨٠ - ٢٥، ٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م . وانتظر - كذلك - كتابنا [معركة الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨ م .

اللغة إلى نظم الحكم والفلسفات الاجتماعية - هو طريق التقدم والنهوض .. فالعافية - لغة الهكسوس - أفضل من لغة القرآن والتقاليد العربية ، والرابطة الشرقية سخافة .. أما الرابطة الدينية فإنها وقاية لا تليق بأبناء القرن العشرين<sup>(٥)</sup> !

ولقد عملت هذه الكتابات - بصرف النظر عن نوايا أصحابها - على تكرير الهرمية ، وتطبيع العقل العربي والمسلم مع واقعها وثمراتها .. ومهدت السبيل لمحاولات تبني النموذج الحضاري الغربي - التفريج ، باللغة الصريحـة لسلامة موسى - وذلك بحجـة انتفاء الخصوصية الحضارية ، لأن العقل الشرقي - في رأيهم - كان ولا يزال يونانيا .. أساسه ومكوناته هي :

١ - حضارة اليونان ، وما فيها من أدب وفلسفة وفن .

٢ - وحضارة الرومان ، وما فيها من سياسة وفقه .

٣ - والمسيحية ، وما فيها من دعوة للخير وحث على الإحسان .

ولم يغير القرآن ولا الإسلام من الطابع اليوناني للعقل الشرقي ، كما أن الإنجيل لم يغير من الطابع اليوناني للعقل الأوروبي ..

ولذلك ، فعلى الشرقيين أن يسلكوا طريق الغربيين .. فطريق التقدم والنهوض «واحدة فلـة ليس فيها تعدد ، وهي أن نسير سيرة الأوروبيين ونسلك طريقـهم في الحكم والإدارة والتشريع<sup>(٦)</sup> .

\* \* \*

(٥) سلامـة موسـى [اليـوم والـغـد] ص ٥ - ٧ طبـعة القـاهـرة سنـة ١٩٢٨ م . وانتـظر - كذلك كتابـنا [الإـسلام بـين التـدوـير والتـزوـير] ص ٩٧ - ١٥٧ . طبـعة القـاهـرة سنـة ١٩٩٥ م .

(٦) د . طـه حـسـين [مستـقبل الشـفـافـة فـي مصر] جـ ١ ص ٢٩ ، ٢١ ، ٤٥ ، ٢٢ ، ٣٦ . طبـعة القـاهـرة سنـة ١٩٣٨ م .

لكن . . وفي مواجهة هذه الاجتهادات ، كان هناك الذين لم «يعترفوا» بالواقع ، فينتهوا إليه ويكرسوه ، وإنما «تعاملوا» مع ذلك الواقع ليغيروه . . فلم يزعزع سقوط الخلافة العثمانية إيمانهم بوحدة الأمة الإسلامية ، ووحدة دار الإسلام ، المؤسستين على وحدة العقيدة ، ووحدة الشريعة ، ووحدة الحضارة - وهي الجوامع الخمسة التي وحدت قوميات الشرق الإسلامي ومملكته ونحله - فضلوا على يقينهم بقدرة الأمة على تجاوز محنـة هذا المأزق ، التي فرضتها هيمنة المد الاستعماري الغربي ، الذي استعان بالعجز العثماني والتخلف الموروث ، ليحل نوذجه محل نوذجنا ، وليجهض مشاريع التجدد والتتجدد لذاتيتنا الحضارية الإسلامية . .

ولقد قدم هذا التيار الإحيائي والتجديدى - فى الفكر والسياسة - اجتهادات عصرية لروابط مقتربة لوحدة الأمة ، ولشكل جديد للخلافة الإسلامية - التى جسئت أو على الأقل رممت لوحدة الأمة والدار - لا تتجاهل هذه الاجتهادات التمايزات القطرية والتنوعات القومية، ولكنها لا تقف عندها..

وكان في طليعة هذه الاجتهادات ذلك الإبداع الفكري الذي صاغه أبو القانون المدني الحديث وفقيه الإسلام الدكتور عبد الرزاق السنهاورى باشا [١٣١٣ - ١٤٩١ هـ ١٨٩٥ - ١٩٧١ م] عن [فقه الخلافة الإسلامية وتطورها لتصبح عصبة أم إسلامية]<sup>(٧)</sup>.

(٧) انتظر الترجمة العربية لكتاب *الستهوري* - وهو في الأصل رسالة دكتوراه - بالفرنسية - سنة ١٩٢٦م - ترجمة : د . نادية عبد الرحيم *الستهوري* ، تقديم وتعليق : د . توفيق المساوى طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م . وانتظر كتابنا : (الدكتور عبد الرحيم *الستهوري* : إسلامية الدولة والمدنية والقانون) ص ١٢١-٤٦ طبعة دار الرشاد . القاهرة سنة ١٩٩٩م .

ولقد تبنت هذا الاتجاه الفكري - الذي تعامل مع الواقع ، دون أن يسلم بذلك الواقع- مع تفاوت في العمق والسطحية . . . ومع مد الأفاق والمقاصد إلى عالم الإسلام أو الوقوف بها عند الدائرة القومية العربية- الدعوات والحركات والأحزاب الإسلامية والقومية العربية التي تبلورت في بلادنا منذ العقد الثالث للقرن العشرين . .

هكذا تميزت المواقف الفكرية والسياسية- ومن ثم الحضارية- إزاء مأزق سقوط الخلافة ، وعموم بلوى الاستعمار والعلمانية ، عقب الحرب الاستعمارية العالمية الأولى . .

● ولقد تكرر هذا «المشهد الفكري»- مرة ثانية- في مواجهة مأزق الهزيمة الحادة التي أصابت المشروع القومي العربي سنة ١٩٦٧ م ..

فكتب توفيق الحكيم والدكتور حسين فوزي عن أننا أمة قد احترفت صناعة الحضارة ، لكن لا درية لها على صناعة الحروب وفتون القتال . . وتحدى الأستاذ محمد حسين هيكل- مع الأسف والاستغراب- عن القطيعة التي حدثت بين الأمة وبين الحرب والقتال منذ قرون<sup>(٨)</sup> .. وهي كتابات لابد وأن تفضي- بصرف النظر عن نوايا أصحابها- إلى تصوير الهزيمة أمام الصهيونية والإمبريالية باعتبارها القدر الذي ليس منه فكاك ! ..

---

(٨) محمد حسين هيكل [الانفجار: قصة حرب يونيو سنة ١٩٦٧] ص ٨٠٣ - ٨٠٦ . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٠ - والنص في: د. محمد جابر الانصارى [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٥٠ طبعة بيروت سنة ١٩٩٥ م .

بل ورأى توفيق الحكيم في «كامب ديفيد»، وتصالح مصر وإسرائيل : تحالفًا بين المتحضرين ، يخلص المتحضرين من البداوة العربية المختلفة! .. فالعدو العاقل خير من الصديق الجاهل - كما كتب أحد القساوسة المصريين في ذلك التاريخ :-

وفي مواجهة هذه الاجتهدات ، صمدت عناصر وقوى المقاومة - الوطنية والقومية والإسلامية - في مواجهة مأزق الهزيمة ، فبحثت عن السنن والقوانين الحاكمة للانتصار ، فطبقتها في التعبئة الوطنية والقومية ، وفي الإعداد القتالي .. بل وكان المد الإسلامي - الذي تعاظم في سبعينيات القرن العشرين - ثمرة من ثمرات وتجليات هذا الصمود .. والأمل والطموح في تجاوز مأزق الهزيمة .. وذلك إعمالاً لسنن الله وقوانينه : ﴿وَإِن تَوَلُوا يَسْتَبِدُونَ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ﴾<sup>(٩)</sup> ﴿وَلَا تَهْنُوا في ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ إِن تَكُونُوا تَالِمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْمُونَ كَمَا تَالَّمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا﴾<sup>(١٠)</sup> .

● أما المرة الثالثة ، التي تكرر فيها هذا «المشهد الفكري» فكانت عقب حرب الخليج الثانية سنة ١٩٩١م - والتي رافقت انهيار المعسكر الاشتراكي - وزوال التقاض الاجتماعي في النموذج الحضاري الغربي ، فتوحدت قبضة الحضارة الغربية لأول مرة - في مواجهة الآخر الحضاري - منذ عصر التنوير الأوروبي .. فكان إعلان

(٩) النساء : ١١٤ .

(١٠) محمد : ٣٨ .

الغرب - وخاصة دوائر الاستراتيجية وصنع القرار - أن الإسلام هو العدو - وأن النموذج الغربي هو «نهاية التاريχ» وأن «صراع الحضارات» هو طريق انفراد المركبة الغربية بالهيمنة على هذا الكوكب الذي نعيش فيه ..

وأمام هذا المتغير البارز في النظام الغربي - المعمول - شاع الحديث عن قضاء وقدر «العزلة» و«الكوكبة» و«الكوننة» ، والاندماج الحتمي في «النظام العالمي الجديد» .. فالسيادة الوطنية للدولة القومية .. والتنمية المستقلة .. والهوية الحضارية .. والخصوصية الثقافية .. والحماية الصناعية والتجارية .. هي - في رأي البعض - من أوهام الماضي ، وجمود السلف ، ومن خلفات الرجعية ، التي تجاوزتها وطوت صفحاتها هذه التغييرات .. وشاع الحديث عن العالم باعتباره «قرية واحدة» ، يحكمها قانون «الاعتماد المتبادل» .. وذلك رغم أن أهل وبيوت هذه «القرية الواحدة» ليسوا سواء .. ففيهم القاتل والمقتول .. ولا يمكن أن يكون هناك اعتماد متبادل بين «المجتاج» ومن يتعرض للاجتياح .. بين من يغتصب السيادة وبين من يحرم من كل ألوان السيادة ، والحق في تقرير المصير ، وأن يُحكم بالقانون الذي يريد - ..

وفي مواجهة هذا اللون من الاجتهادات ، صمدت - أو ظلت صامدة - تيارات الأضاللة المتجددة - الإسلامية والقومية والوطنية - التي تؤمن بالقدر الإلهي ، وليس بالقدر الأمريكي .. والتي ترى في هذه التغييرات مجرد متغيرات ، وتنكرو تستنكرون أن تكون هذه

المتغيرات هي نهاية التاريخ .. فالتاريخ تصنعه الأمم والشعوب ، عندما تعى وتحتلي قوانين وسفن صنع هذا التاريخ .. أما نهاية هذا التاريخ فهى قضاء إلهى ، استأثر بعلمه علام الغيوب .. وليس الليبرالية الرأسمالية المتوجهة ، التى تריד اجتياح حضارات الجنوب ، وتأيد النهب لثروات أمم هذه الحضارات ..

وإذا كان «إقلاعنا الحضاري» هو طوق نجاتنا من مخاطر هذا الاجتياح، فإن لذلك «الإقلاع» سenna وقوانين، ممكنة التحقيق، ولسنا بيازء عاهات مزمنة، تتمر «جبريات وختصيات» يستحيل تجاوزها، والشفاء من أمراضها..

三

وإذا كانت أغلب الكتابات- التي احترف أصحابها «صناعة تزيف الوعي» لتكريس الهرمة- هى كتابات «صحفية- إعلامية»، لا علاقة لها ولا لأصحابها «بالدراسات العلمية».. فإنه يكفى فى تفنيد «منطقها»- القائم على التسليم بالواقع- قليل من الوعي بالتاريخ ، الذى ينعش ذاكرة الأمة بستة الدورات فى مسارات الأمم والحضارات عبر التاريخ .. فتاريخ كل الأمم عبارة عن دورات من الاتتصارات والهزائم .. والتقدم والتراجع .. واليسير والعسر .. والبحبوحة والضيق .. والانفراجات والمآذق .. لكن الأمم الحية لم تعرف أبدا التسليم بالأمر الواقع ، الذى يفرضه عليها القصور والتقصير أو تحديات الأعداء ، أو هما معا ..

● فالصلبييون قد احتلوا أكثر وأوسع مما احتلت إسرائيل - التي

هي «قفار» للقبضة الغربية - واستمر هذا الاحتلال الصليبي أربعة أضعاف عمر إسرائيل - قرنين من الزمان - [٤٨٩ - ٦٩٠ هـ - ١٠٩٦ - ١٢٩١ م] .. ولم يعترف أحد يومئذ بذلك الأمر الواقع .. فأسلافنا قد حاربوا وتأجروا .. وانتصروا وانهزموا .. وخاصموا وهادنوا .. لكن عين الأمة وذاكرتها لم يغيبا عن كامل الحق، حتى تعدلت الموازين فتحقق الانتصار.. وكان العلم والفكر والدين والأدب في خدمة الوعي بكامل الحق، والسعى لامتلاك سنن استرداده، لا في خدمة التسليم بالأمر الواقع ..

● والقدس الشريف - وهي رمز الصراع ، ومفتاح الانتصار- احتلها الصليبيون لأكثر من تسعين عاما- أي ثلاثة أضعاف عمر الاحتلال الصهيوني لكيانها- ويومئذ تحول الأقصى إلى كنيسة لاتينية .. بل وأصطبغ خيل! .. ومع ذلك ، لم يعترف أحد بهذا الأمر الواقع .. بل ظلت القدس على كل لسان ، وفي كل خطاب ، ولدى جميع الشعراء ، حتى عادت- بامتلاك سنن القوة والنصر- متمتعة بعافية التحرير! ..

لقد ظل «فكراً الأمة» - ويرمز إليه «العماد الكاتب» - يخاطب «الدولة» - في صورة صلاح الدين الأيوبي [٥٣٢ - ٥٥٨٩ - ١١٣٧ - ١١٩٣ م] فيقول عن بيت المقدس :

وهيَجَّتْ ، للبيت المقدس لوعة يطول بها منه إليك التشوّق  
هو للبيت ، إن تفتحه ، والله فاعلّ فما بعده باب من الشام مغلق !  
حتى تحقق الانتصار ..

● والأزهر الشريف .. لقد تحول يوما إلى «أصطبغ» خيل بونابرت

[١٧٧٩ - ١٨٢١ م] .. وسُكِرَ فيه جنوده ، وبالوا وتغوطوا ، ومزقوا المصاحف وعريدوا ! .. ثم غدا ذلك سطراً أسود في تاريخ غابر .. لم يستسلم لواقعه أحد في ذلك التاريخ ! :

● والجزائر .. تحولت إلى «إيالة فرنسية» - وليس مجرد «مستعمرة» - قرناً وثلث القرن ، كان الإسلام فيها مطارداً ، وتعلم العربية جريمة ! .. والشعارات تعلن : «لقد ولّى عهد ال�لال وأقبل عهد الصليب» ! ..

وعندما انهزمت نفوس أحاد من أبنائها ، فتجنسوا بالجنسية الفرنسية ، أفتى الإمام عبد الحميد بن باديس [١٣٥٩ - ١٣٠٧ هـ] [١٨٨٩ - ١٩٤٠ م] بـ«الله يدفن هؤلاء المهزومون نفسياً في مقابر المسلمين» .. وأعاد الجزائريين إلى العروبة والإسلام الشهداء والمجاهدون الذين لم يعترفوا بالأمر الواقع ! ..

وهكذا ، ليس في ديار الإسلام بقعة إلا وقد أصابها التاريخ «بوقع أليم» .. ربما أشد إيلاماً من المأذق الذي يعاني منه العرب والمسلمون هذه الأيام ..

● فـ«القاهرة» اليوم - التي تصمد جراح حرب الخليج الثانية .. وتسعي - مع عواصم عربية وإسلامية أخرى - للملمة القوة ، وصف الإمكانات - وإن كان في بطء وتدريج - هي «القاهرة» التي امتلك الصليبيون يوماً مفاتيح أبوابها ، وفرضوا «الجزرية» على أهلها .. بل وأكل أهلها لحوم الموتى ، من شلة المجراعات التي توالت عليها! (١) ..

---

(١) انظر - للمقرizi - [إغاثة الأمة بكشف الغمة] - أو تاريخ المجراعات في مصر - طبعة سنة ١٩٤٠ م .

لكن الفارق بين الساعين للتغيير الواقع البائس والظالم وبين المسلمين والمستسلمين له ، والمكرسين - بالاجتهادات الفكرية الخاطئة - لازقنا الحضارات الراهن .. هو «الأمل .. والرجاء» ، يتعلق به قوم ، ويفتقر إليه ويفرط فيه آخرون .. وصدق الله العظيم «وَلَا تَهْنِوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَالِمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَالَّمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا»<sup>(١٢)</sup> .

وهذا «الأمل.. والرجاء» ليس «حلمًا طوباوياً»، ولا «مثاليات» عزت على الممارسة والتطبيق، وإنما هو البصيرة في التعامل مع الواقع، بدلاً من مجرد النظرية الظاهرية لصورة الواقع .. فـ«أمتنا» التي تعاملت مع الكسرورية الفارسية.. والقيصرية البيزنطية.. والحملات الصليبية.. والغارات التترية.. والاستعمار الغربي الحديث والمعاصر.. والاستيطان الصهيوني.. والتي عانت الجاعمات والخيانات، هي ذاتها الأمة التي عاشت «العالم الأول» على ظهر هذا الكوكب، لا يكفي من عشرة قرون.. بينما عمر الغرب، كـ«العالم الأول» لا يتجاوز القرنين من الزمان ! ..

فالقليل من «الوعي بالتاريخ» - تاريخ الصراعات بين الأمم والتدافع بين الحضارات - كفيل بتبييد مقولات الداعين إلى الاعتراف بالأمر الواقع - من كتاب الصحف ونجوم أجهزة الإعلام ! ..

\* \* \*

---

(١٢) النساء : ١٠٤ .

## الجزء المُشروع !

لكن ، من حقنا - بل وواجبنا - أن نجزع إذا ذهبت بعض الكتابات الجادة فقرأ أصحابها واقعنا التاريخي على النحو الذي يكرس واقع التجزئة والتشرد والهزيمة والتبعية الذي تعيشه أمتنا . . بل يجعل من مكونات هذا الواقع البائس الأمر الطبيعي المتسبق مع «لوازم طبيعة المكان .. ولوازم طبيعة الإنسان» للعرب والمسلمين ! ..

من حقنا أن نجزع عندما نقف أمام قسمة من قسمات المشروع الفكري لباحث نحترمه ، ولا شك في إخلاصه لوطنه وعروبيته وإسلامه ، هو الأخ العزيز الأستاذ الدكتور / محمد جابر الأنصاري . . إذا قادت اجتهاداته ، في هذه القسمة من قسمات مشروعه الفكري - بصرف النظر عن النوايا الحسنة - إلى تكريس وتأييد عوامل الهزيمة في واقعنا الحضاري المعاصر ..

لقد اقتحم الدكتور الأنصاري ساحتنا الفكرية في فروسيه واقتدار ، بعد هزيمة سنة ١٩٦٧م .. وأشهد أنني كنت واحداً من الذين سعدوا به سعادة كبير .. فميلاد المفكر في الأمة جدير بأن يكون عيداً من أعياد هذه الأمة، يجب أن تحتفل به وتحتفظ ، كما كانت تصنع القبائل العربية قديماً مع نوابغ وشحول الشعراء .. وأشهد أنني لا أزال أ تتبع أعمال الدكتور الأنصاري ، وأعلق عليه الكثير من الآمال ..

لكتنى بدأت أقلق من نعمة أراها خطيرة وخاطئة ، بدأت تتحول:

إلى قسمة بارزة في المشروع الفكري للدكتور الأنصاري بعد كارثة  
حرب الخليج الثانية سنة ١٩٩١ م ..

فلقد وقف الرجل في كتابه [تكوين العرب السياسي ومغزى  
الدولة القطرية : مدخل إلى إعادة فهم الواقع العربي] الذي صدرت  
طبعته الأولى سنة ١٩٩٤ م - ثم في كتابه [التآزم السياسي عند  
العرب و موقف الإسلام : مكونات الحالة المزمنة] - الذي صدر  
سنة ١٩٩٥ م - . . وقف أمام بعض سمات واقعنا التاريخي فأخذنا  
في اجتهاده لتفسيير وتخليل هذه السمات ، ثم استنتاج  
استنتاجات ، مثلت و تمثل - في رأيه - زاداً تلقيه المهزومون نفسيا  
ليهيلوا التراب على أشواق أمتنا في النهوض ، وعلى آمالها في  
التضامن والتكامل والتوحيد ..

لقد وقف الدكتور الأنصاري أمام المأزق الحضاري الذي يمسك  
بخناق أمتنا ، فأرجعه إلى «عاهات مزمنة» رأها أزلية أبدية ، منذ  
الجاهلية ، وعبر الإسلام ، وحتى واقعنا المعاصر .. و «العاهات  
المزمنة» لا سبيل إلى البرء منها ولا الخلاص من آثارها ..

ولقد تحدث عن مشروعه الفكري - إزاء هذا المأزق الحضاري -  
باعتباره المهمة المعرفية الكاشفة عن جذور هذه «العاهات المزمنة»  
في واقعنا التاريخي - والتي لم يسبق لأحد قبله إنجازها - فهي  
«مهمة معرفية خطيرة .. لم ينجزها الواقع العربي كاملاً بعد ، على ما  
بذلت من جهود قيمة بهذا الصدد ... مهمّة »فتتحت ملف المعضلة  
السياسية الكاملة للعرب طوال تاريخهم، قبل الإسلام وفي الإسلام»

وذلك لكشف «جذور الأزمة المزمنة.. والتسرب المزمن للعرب في السياسة.. والتآزم السياسي المزمن في الحياة العربية.. والواقع التاريخي المزمن والمتتحكم.. والقصور العربي الأساس الكامن والمتمثل في شبكة العلاقات والاليات السلوكيّة الجماعية.. الموروث والراهن إنها تركيبة ضاغطة وشديدة التأثير ومترسخة في الواقع، لأنها نشأت من جذور جغرافية واجتماعية متشابكة خاصة بالمنطقة العربية، فهي ذات خصوصية عربية.. خصوصية تكوين مجتمع عرب مختلف عن التكوينات المجتمعية في الأمم الأخرى.. خصوصية نابعة من «الطبقات البيولوجية المشتركة والواحدة.. من العمق المجتمعي التكويني الذي يفرز، على مر التاريخ، كل هذه الكوارث.. خصوصية المعموقات الناجمة أصلاً عن الطبيعة الجغرافية.. في هذه المنطقة بالذات، والتي حتمت خصوصيتها الطبيعية الجغرافية نشوء ظواهر أساسية مزمنة.. ونشوء التآزم المزمن والمتكرر.. والمختلف عن أيّة تجربة سياسية أخرى في العالم ..»<sup>(١٢)</sup>.

حتى لقد جعل الدكتور الأنصاري عنوان أحد كتبه إعلاناً عن اختصاص أمتنا ، دون كل أمّ الأرض ، بالزمانة في أسباب التراجع الحضاري - الذي لم يره مجرد تراجع ، وإنما رأه افتقاراً وفقرًا أصلياً وأصيلاً في تكوين المجتمع والمجتمع .. والدولة .. والسياسة .. وال التواصل الحضاري .. فسمى الكتاب [التآزم السياسي عند العرب.. مكونات الحالة المزمنة] ..

---

(١٢) [التآزم السياسي عند العرب وموقف الإسلام : مكونات الحالة المزمنة] ص ٧ ، ٨ ، ١٣ ، ٥١ ، ٥٦ ، طبعة بيروت سنة ١٩٩٥ م . و [التكوين السياسي عند العرب ومغزى الدولة القطرية : مدخل إلى إعادة فهم الواقع العربي] من ج ٢٠ ، ٣٢ ، ٤٠ ، ٣٥ - ٤٠ .

وهذه «العاهات المزمنة» المتأصلة في الطبقات الجيولوجية للواقع العربي وللإنسان العربي ، يأتي في مقدمتها عاهتان :

- ١ - عاهة مزمنة في المكان، هي «الصحراء».
- ٢ - وعاهة مزمنة في الإنسان، هي «البداوة»...

وعن هاتين العاهتين المزمنتين، نشأت وتنشأ، وتكررت وتتسارر عاهات عربية مزمنة أخرى، من مثل :

- ١ - القطيعة المزمنة بين العرب وبين الدولة.. والمجتمع المدني والمدني.. والحضارة المتصلة..
- ٢ - والقطيعة المزمنة مع السياسة..
- ٣ - والقطيعة المزمنة مع القدرة على الدفاع عن النفس، الأمر الذي جعل التبعية للغير عاهة عربية مزمنة..
- ٤ - بل - وأيضاً - القطيعة مع صلب العقيدة الإسلامية..

تلك هي «العاهات المزمنة» التي اكتشفتها «المهمة المعرفية» غير المسبوقة ، في المشروع الفكري للدكتور الأنصاري .. والتي ستدبر معه - حولها - حواراً موضوعياً - من موقع الحب والإعزاز ، والمرص على أن يكون «المؤمن مرأة أخيه» - بلغة أصلتنا .. ولترشيد حياتنا الفكرية «بالنقد الموضوعي» - بلغة المعاصرة ..

\* \* \*

## عاهة الصحراء العربية

لقد وقف الدكتور الانصارى أمام «الصحراء العربية» فرأها عقبة طبيعية ، حالت -تاريخيا- دون قيام مجتمع عربى ، ومن ثم دولة عربية .. فهى قد قطعت أوصال الأمة تاريخيا ، فيحالت بينها وبين أن تبني مجتمعا أو دولة ، ومنعت الاتصال الحضارى ، عبر تاريخنا الطويل .. وفي ذلك يقول :

«إن هناك قطبيعة مكانية داخلية بعيدة الأثر بين الأقطار والمناطق والأقاليم العربية، لم يتأتَّفَ إليها علمياً وقومياً في الوعي العربي بدرجة كافية، ولم تدرس آثارها الخطيرة في طبيعة المجتمع العربي في نسيجه الموحد، وفي الحضارة العربية الإسلامية في امتدادها وتواصلها، وفي الكيان السياسي العربي - قديماً وحديثاً - وهي تأرجحه المستمر بين الوحدة والتجزء . . . . .»

إن هذه القطبية المكانية تتمثل في دور الفساغات والفوائل والحواجز الصحراوية الشاسعة الممتدة بين معظم الأقطار العربية في تقطيع وتجزئة المنطقة العربية عمرانياً وسكانياً، وبالتالي مجتمعاً وسياسياً، في الماضي، وإلى الحاضر. وإذا دققنا النظر في خريطة التجزئة السياسية العربية على امتداد الوطن العربي كله فستجد الصحراء هي عامل التجزئة الأول والأكبر قبل الاستعمار وغيره من عوامل التجزئة. إن الصحراء هي العامل الانفصالي الأقوى في الحياة

العربية، ولا يوجد بلد عربى غير صحراءوى (عدا لبنان).. إن الفراغات الصحراوية قد منعت نشوء نسيج حياتى عضوى.. مجتمع موحد، ولدولة موحدة ثابتة، متواصلة من القدم إلى اليوم.. إنها معوقات ناجمة أصلا عن الطبيعة الجغرافية..<sup>(١٤)</sup> لقد مثلت الصحراء، وما زالت تمثل أخطر التحدىيات بلا استثناء لاستمرارية الحضارة العربية الإسلامية، وتواصلها السياسي، فضلا عن المدينى والمدنى<sup>(١٥)</sup> .. وقبل أن يظهر الاستعمار و «يجزا» الوطن كانت تلك الفوائل والخواجز الصحراوية الشاسعة هى عامل التجزئة الأول والأكبر فى الوطن العربى،<sup>(١٦)</sup>.

فالصحراء- برأى الدكتور الأنصارى- هى العاهة المزمنة التى فرضت علينا - قديماً وحديثاً- قطيعة عمرانية، وسكانية، ومجتمعية، وسياسية، وفي الدولة، والحضارة... وهى - الصحراء- وليس الاستعمار - عامل التجزئة الأول والأكبر فى الوطن العربى .. وهى عاهة مزمنة ، لأنها «الطبيعة الجغرافية» للمكان .

فتحن - بناء على هذا الفهم لواقع الصحراء العربية- أمام خلق إلهى - هو الصحراء - ومعوقات ناجمة عن الطبيعة الجغرافية- لا حيلة لنا إزاءها- قد حالت بين العرب- على امتداد تاريخهم-

(١٤) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٣٨ ، ٤٠ .

(١٥) [التأزم السياسى عند العرب] ص ٦٥ .

(١٦) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٦٤ .

وين «نشوء نسيج حياتي عضوي لمجتمع موحد ولدولة «موحدة» بل ومانعة من «الاستمرارية الحضارية العربية الإسلامية» .. فواقعنا الصحراوى يحول بيننا وبين الوحدة ، ويفرض علينا «القطيعة المكانية .. وال عمرانية .. والسكانية .. والمجتمعية .. والسياسية .. والحضارية .. والدولية» أيضا .. ودائما وأبدا ..

إذا كانت الصحراء هي الصحراء .. بل إننا نشكو من زيادة «التَّصَحُّر» ، فكأننا - بهذه القراءة للواقع - أمم «عاهة مزمنة» - تزداد حدة زمامتها - لا سبيل معها لوحدة المجتمع ولا الأمة ولا الدولة ولا الحضارة ، لا اليوم ، ولا في المستقبل المنظور ، بل وربما بعد المنظور أيضاً .. إنه قدرنا الطبيعي ، الذى صنعته ولا تزال تصنعه بنا هذه الصحراء - دون كل خلق الله - قبل الاستعمار ، ومع الاستعمار ، وبعد الاستعمار ..

فهل هذا «علم .. وفكرة»؟ وهل هذا صحيح؟ ..

ليس مع لنا الدكتور الأنصارى أن نذكره بأن هذه الصحراء العربية لم تخل دون تبلور الأمة والمجتمع ، وقيام الدولة ، وبناء الحضارة ، عندما ظهر الإسلام - والرجل من يقولون بذلك ، وإن كان يقصره على قرنين من الزمان ، يرى أن القطيعة والانقطاع قد أعقبهما - فيقول عن الإنجاز الإسلامي - الذى يسميه «الحركة الإسلامية» - إنها «قد نجحت فى تجاوز تلك القطيعة ونقضها خلال مائتين سنة»<sup>(١٧)</sup> - أي حتى نهاية العصر العباسى الأول ، وقبل سيطرة المماليك على الدولة العباسية ..

---

(١٧) المرجع السابق . ص ٧٦، ٧٧

إذن ، فالصحراء لم تمنع تجاوز القطيعة، عندما توشرت أسباب الوحدة التي أنجزها الإسلام .. حدث ذلك ، وكانت الصحراء يومها مفازات مهلكة ، وربما خاليا لا يُجاز ، ومجهولاً تُحكى عنه أسطoir الجان وأودية الشياطين - ومع كل ذلك ، توحد إنسانها في عقيدة وشريعة وأمة وحضارة ودولة ودار ، أزالت القوى العظمى يومئذ - الفرس والروم - وفتحت - فتح تحرير للأرض والضمير - في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان - سادة الفتح الأوروبي - في ثمانية قرون ، وحولت خط سير التمدن ، وموطن قيادته ، وطبيعة هويته ، وغيرت مجرى التاريخ .. فلو كانت الصحراء مانعاً طبيعياً من وحدة الأمة والمجتمع والدولة والحضارة والنسيج الحياتي لما حدث ذلك ، بصرف النظر عن عمر هذا الاتحاد الذي أنجزه الإسلام ..

كل هذا حدث ، والصحراء على النحو القديم ..

فهل تحول الصحراء اليوم، بعد أن انتقل إنسانها إلى الوان ودرجات متقدمة من التوطن والاستقرار والتحضر، وبعد أن غادر إنسانها حياة الارتعاش وراء الماء والمراعي .. وبعد أن ربطته - كالمحضرى سواء بسواء - ثورة وسائل الاتصال بكل العالم، وليس فقط بحواضر العرب والمسلمين .. فاصبح يعيش أحداث الدنيا لحظة بلحظة، بالذيع، والتلفاز، والناسوخ (الفاكس)، وشبكة المعلومات العالمية (الإنترنت)، والأقمار الصناعية .. هل تحول الصحراء اليوم - وهذه هي الطفرة التي نقلت إنسانها إلى التلاحم بالعالم - دون وحدة المجتمع والأمة والدولة

والحضارة، فتُغْرِّر إنسانها العصري عن إنجاز ما سبق وأنجزه أسلافه،  
في وضعها القديم، وعقباتها الكاداء، قبل أربعة عشر قرناً؟! ..

ثم، مادلالة أن يأتي الحديث عن «مرض الصحراء» وعاهتها وعقبتها  
ودانها، المانع من وحدة العرب، كمجتمع وأمة ودولة.. أن يأتي هذا  
في ظل الحديث عن تحول العالم - كل العالم - وليس فقط العالم العربي -  
إلى «قرية صغيرة»؟! وعن «العولمة» و«الكونية»، التي لا مكان فيها  
حتى للخصوصيات الثقافية والقومية والحضارية؟!

فهل «العولمة» والكونية» لا تحول دون إلحاد والتتحقق جميع  
العرب بالمركز العالمي الواحد - الذي هو عرب؟! - بينما لا تستطيع  
هذه «العولمة» إلحاد العرب وتتوحدهم حول مركز عرب واحد؟! ..

وهل صحراؤنا لا تحول دون انحرافنا في «العالمية»، بينما تحول دون  
انحرافنا في العروبة كنسيج اجتماعي واحد، وأمة واحدة، ودولة  
واحدة، تتمايز فيها وتتعدد الشعوب والقبائل والولايات والأقاليم  
والأقطار؟!

وأليس من المفارقات حديث الدكتور الأنصاري عن الصحراء -  
«كم عوائق طبيعية جغرافية» - عامة في العالم العربي، تحول دون  
وحدته - إلا في لبنان، الذي يخلو من الصحراء - فهل رأى الدكتور  
الأنصاري وحدة لبنان - حيث لا صحراء - كنسيج حياته عضوياً أفضل  
 مما هي عليه في غير لبنان؟!

وامتداداً لهذا «التفسير الجغرافي» للمآثر الحضاري والقومي  
الذي تعشه أمتنا ، يذهب الدكتور الأنصاري إلى تفسير وقوف

اللغة العربية والتعریب عند الوطن العربي ، بوجود الهضاب الثلاث - التركية في الشمال .. والفارسية في الشرق .. والأثيوبية في الجنوب - فهذه الهضاب الثلاث - برأيه - هي التي حصرت اللغة العربية في الوطن العربي ، ومنعوها من تجاوزه ، لأن هذه الهضاب قد استعاضت على الجمال!! .. يذهب الدكتور الأنصاري إلى هذا التفسير الجغرافي العجيب ، فيقول : «كانت هناك ارتفاعات المتنعة الثلاثة التي حالت تاريخيا دون انتشار حركة التعریب .. وهي هضبة الأناضول (التركية) وهضبة فارس (الإيرانية) وهضبة الحبشة (الأثيوبية) ، انتصبت هذه الهضاب المتنعة الثلاث أمام موجات الهجرة العربية فلم تتعرّب بشريا ولغويًا ، وإن اجتازها الإسلام وتجاوزها .. لقد قاومت التعریب لمنعها أمام قوافل الجمال العربية ..»<sup>(١٨)</sup> .

وإذا كانت هذه الهضاب لم تخل دون الإسلام وعبورها - وتغيير اللغة ليس أصعب ولا أمنع من تغيير الدين - فهل بحث الدكتور الأنصاري عن أسباب لتراجع التعریب غير هذه الهضاب؟ ..

إن قبول الفرس للإسلام دون العربية راجع إلى أن دينهم القديم لم يكن مكافئا للإسلام .. بينما كانت لغتهم - ذات التراث العريق - مما يستحق أن يتذمّرُوا به .. فضلًا عن أن الدين الإسلامي يسمح بتعدد اللغات في أمته ودولته، ويعتبر اختلاف الألسنة (اللغات) آية من آيات الله ﷺ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السُّمَوَاتِ

---

(١٨) المرجع السابق . ص ٦٢ ، ٦٣ .

وَالْأَرْضِ وَأَخْتِلَافُ الْبَيْتِكُمْ وَالْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ  
لِّلْعَالَمِينَ ﴿١٩﴾ ..

أما عدم تعرّب الترك فله أسباب ، منها : العصبية ومنها ضعف سلطان العربية في الحقبة التي دخل فيها الأتراك الإسلام .. مع ملاحظة أن العربية قد اتخذت لها مكاناً ملحوظاً - كلغة للقرآن والشريعة والثقافة - وراء هذه الهضاب ، وتركـت بـصماتـها - حـروفـاً ومـفردـات - فيـ غيرـهـاـ منـ اللـغـاتـ الإـسـلـامـيـةـ فـيـ كـلـ عـالـمـ ..

وغرـيبـ أنـ يـرىـ الدـكتـورـ الأـنصـارـىـ قـوـافـلـ الجـمـالـ مـخـصـصـةـ بـحـمـلـ

الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ! .. فـهـلـ ، يـاتـرـىـ ، كـانـ لـحـمـلـ الإـسـلـامـ

هـذـهـ الـهـضـابـ - حـيـوانـاتـ - غـيرـ الجـمـالـ - لـمـ تـسـتعـضـ عـلـيـهـاـ هـذـهـ

الـهـضـابـ؟! .. أـمـ أـنـ الـخـيـلـ قـدـ اـمـتـنـعـتـ عـنـ حـمـلـ الـعـرـبـيـةـ ،

وـاخـتـصـتـ بـحـمـلـ الإـسـلـامـ؟! ..

وبـعـدـ أـنـ جـعـلـ الدـكتـورـ الأـنصـارـىـ هـذـهـ الـهـضـابـ الـثـلـاثـ مـوـانـعـ

طـبـيـعـيـةـ حـاـصـرـتـ الـوـطـنـ الـعـرـبـىـ ، وـحـالـتـ دونـ عـبـورـ الـعـرـبـيـةـ لـهـاـ ،

عـادـ فـنـاقـضـ ذـلـكـ عـنـدـمـاـ تـحـدـثـ عـنـ اـفـتـقـارـ الـوـطـنـ الـعـرـبـىـ لـلـمـوـانـعـ

الـطـبـيـعـيـةـ التـىـ تـحـولـ دونـ اـجـتـياـحـهـ منـ قـبـلـ مـوجـاتـ الرـعـاهـ

«ـفـالـصـحـارـىـ الـعـرـبـيـةـ المـفـتوـحةـ» - مـشـرـقاـ وـمـغـربـاـ - حـالـتـ دونـ تـواـصـلـ

الـمـنـطـقـةـ وـاسـتـقـارـهـاـ حـضـرـيـاـ .. كـماـ لـمـ تـنـعـمـ الـمـنـطـقـةـ الـعـرـبـيـةـ بـحـدـودـ

طـبـيـعـيـةـ حـصـيـنـةـ تـثـبـتـ وـتـحـمـيـ إـقـلـيمـهـاـ الـجـغـرـافـيـ

مـنـ مـوجـاتـ الـهـجـرـةـ

والغزو والاحتياج الخارجي المتواصل الذي كان أبرز عامل في تقطيع ديمومة الدولة فيها<sup>(٢٠)</sup> .

فمرة : هناك المانع الطبيعية التي تحصر العربية في الوطن العربي .. ومرة : هناك الصحراء المفتوحة شرقاً وغرباً ، والتي حالت دون وجود المانع الطبيعية التي تحمى الوطن العربي من غزوات الرعاة ..

إن الحديث عن الصحراء ، باعتبارها العاهة المزمنة ، التي مثلت وتمثل «عامل التجزئة الأول والأكبر في الوطن العربي» ، حديث لا علاقة له بالواقع التاريخي أو الحديث أو المعاصر لهذه الصحراء ، ولهذه التجزئة .. ففن ظل الخلافة الإسلامية الواحدة تعددت وتمايزت الولايات ، وكانت هذه الولايات المتعددة هي التي تجزئ الصحراء الواحدة ، ولم تكن هذه الصحراء هي التي حددت حدود تلك الولايات .. ولا يزال ذلك قائماً حتى هذه اللحظات .. فالصحراء العربية في إفريقيا واحدة ممتصلة ، والدول القطرية - مصر والسودان وليبيا وتشاد وتونس والجزائر والمغرب .. الخ - هي التي تجزئ وتقسم هذه الصحراء ، وليس الصحراء هي التي تجزئ هذه الأقطار .. وكذلك الحال مع الصحراء العربية الواحدة في آسيا ، تقتسمها وتجزئها السعودية واليمن وال العراق وسوريا ودول الخليج .. وليس الصحراء هي التي تجزئ وتقسم هذه الأقطار .. فصحراؤنا - كصحواضرنا - مجهزة ، وليس هي «عامل التجزئة الأول والأكبر في الوطن العربي» - كما يقول الدكتور الأنصاري ..

\* \* \*

(٢٠) [النأزم السياسي عند العرب] ص ٣٥، ٣٦ .

## عاقة البداؤة

أما العاقة الثانية التي رأها الدكتور الأنصاري لصيغة بالإنسان العربي - بعد عاقة الصحراء اللصيغة بالواقع العربي - والتي تحول بين هذا الإنسان وبين وحدة الأمة والدولة والمجتمع وحذف السياسة وبناء الحضارة ، فهي «البداؤة» ..

ولو وقف الدكتور الأنصاري بعاقة البداؤة عند سكان الصحراء العربية ، لهان الأمر .. لأن البدو- سكان الصحراء- في بلاد مثل مصر وتونس والمغرب والعراق وسوريا واليمن وساحل الخليج - وفيها أغلبية سكان الوطن العربي - نسبتهم إلى مجموع السكان أقل من ١٪ .. ونسبتهم في ليبيا والجزائر من ١٪ إلى ٥٪ .. وفي السعودية والسودان من ٥٪ إلى ١٥٪ .. والصومال هو البلد الوحيد الذي تزيد فيه نسبة البدو عن ١٥٪ (٢١) ..

لكن الدكتور الأنصاري لا يقف بعاقة البداؤة عند هذه النسبة الضئيلة من سكان الصحراء .. وإنما يذهب ليعمم عاقة البداؤة حتى على سكان الحواضر العربية ، لأن هذه الحواضر - بنظره - واقعة تحت تأثير بدو الصحراء ، تسودها البداؤة المقنعة .. يذهب إلى ذلك فيقول : «إن الصحراء في المنطقة العربية ، ليست حكرا على البداؤة والبادية ، فنهى تمثل مجتملا طبيعة الوطن العربي ومناخه ، حاضرة وبادية ، وحتى الوديان والأنهار والمدن الكبرى فيه يعتبرها الجغرافيون ظواهر ومعالم صحراوية ، نظرا إلى احتواء

(٢١) فيليب فارج ، ورفيق البستاني (أطلس معلومات العالم العربي) ص ٧٤ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤ م .

الصحراء إياها من جميع الجهات طبيعياً ومتاخماً.. فإذا كانت المجتمعات البدوية تعيش بذلة خالصة، فإن المجتمعات الحضرية انطوت على تركيبة مزدوجة ذات توتر خفي أو ظاهر بين القيم الحضرية والقيم البدوية، باعتبار أن المادة البشرية الحضرية قدّمت - أصلاً - من البداية . . .<sup>(٢٢)</sup>

وبعد أن عمد الدكتور الأنصاري «عاهة البداوة» على كل العرب - حتى الحضريين منهم - وهم عامة العرب وجمهورهم - استند إلى قراءة مجتزأة وخطأة لبعض نصوص ابن خلدون (٧٣٢) - (١٤٠٦ - ١٣٣٢ هـ) التي تحدث فيها عن «العرب» ، فأخذوا في فهم مراد ابن خلدون بـ «العرب» . . . كما وقف أمام مصطلح «الحضارة» في فكر ابن خلدون ، فأخذوا في فهم مراده بهذا المصطلح ، ثم خلص - بالقراءة الخطأة - إلى أن البداوة العربية - التي عمّها على كل العرب - قد حالت بين العرب وبين فن السياسة وبناء الملك والدولة ، ومن ثم وحدة المجتمع والأمة عبر التاريخ . . .

صنع الدكتور الأنصاري ذلك عندما قال : «ويشارك ابن خلدون بدوره في التعبير عن إشكالية السياسة المزمنة في حياة العرب بمقولته الشهيرة : «فبُعْدَتْ طباعُ العَرَبِ لِذَلِكَ كُلَّهُ عَنْ سِيَاسَةِ الْمَلَكِ»<sup>(٢٢)</sup> .

وهنا نسأل : من هم «العرب» الذين حكم ابن خلدون بأن «طباعهم قد بُعْدَتْ عن سياسة الملك» ؟ .. هل هم العرب كاملاً؟ .. أم العرب الأعراب الموغلون في البداوة والتوحش ، قبل

(٢٢) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٤٥، ٤٦ .

(٢٢) المرجع السابق . ص ٢١ .

أن يتدينوا بالإسلام ، فتذهب طباعهم ، ويساعدتهم الإسلام على حذق إقامة الملك والدولة وسياسة العمران ؟ ..

لقد أغفل الدكتور الأنصاري نصوص ابن خلدون، بل وحتى عناوين الفصول في [المقدمة]، والتي ميز فيها ابن خلدون بين أحوال وأطوار وطبائع العرب إزاء الملك والسياسة.. فكان هذا الحكم العام القاسى والغريب !.

لقد عقد ابن خلدون - في مقدمته - فصلاً جعل عنوانه : [فصل في أن العرب أبعد الأمم عن سياسة الملك] .. لكنه - قبل هذا الفصل مباشرة - عقد فصلاً آخر جعل عنوانه : [فصل في أن العرب لا يحصل لهم الملك إلا بصفة دينية من نبوة أو ولادة أو أثر عظيم من الدين على الجملة] .. ولو أن قارئاً وقف - فقط - عند عنوانى هذين الفصلين لأدرك أن هناك عرباً يحكم عليهم ابن خلدون بأنهم أبعد الأمم عن سياسة الملك .. وهناك عرب يحسنون الملك والسياسة ، لكن إذا كان لهم حظ من الدين ..

وعندما يقرأ القارئ ما تحت عناوين الفصول ، سيجد فكر ابن خلدون شديد الوضوح في التمييز بين العرب في طور التوحش والإيغال في البداءة ، قبل التدين بالإسلام ، أو عند الانسلال عن جوهره .. وبينهم عندما جعلهم الإسلام سادة الفتوحات وأساتذة الدول والسياسات ..

فعرب البداوة المتوجهة - عند ابن خلدون - هم الذين اختصوا «بالأبل»، وهي أصعب الحيوان خصالاً ومخاضاً.. فاضطروا إلى الإبعاد في النجسة.. فأوغلوافي القفار.. فكانوا بذلك أشد الناس توحشاً، وينزلون من أهل الحواضر متزلة الوحش غير المقدور عليه، والمفترس

من الحيوان العجم.. فهم أمة وحشية باستحكام عوائد التوحش وأسبابه فيهم، فصار لهم خلقاً وجلة، وكان عندهم ملذوذ المافية من الخروج على رقة الحكم وعدم الانتقاد للسياسة. وهذه طبيعة منافية للعمران ومناقضة له، شفافية الأحوال العادلة عندهم السرحة والتغلب، وذلك مناقض للسكون الذي به العمران ونافاته، فالحجر - مثلاً - إنما حاجتهم إليه لتنصبه أثاثاً للقدر، فينقلونه من المباني ويخربونها عليه ويعذونه لذلك، والأخشب أيضاً، إنما حاجتهم إليه ليعمروا به خيامهم ويستخدموا الأوتاد منه لبيوتهم، فيخربون السقف عليه لذلك، فصارت طبيعة وجودهم منافية للبناء، الذي هو أصل العمران.. فهم أكثر بيداً من سائر الأمم، وأبعد مجالاً في القصر، وأغنى عن حاجات التلول وحبوبها، لا اعتمادهم الشظف وخشونة العيش، فاستغفوا عن غيرهم، فصعب الانتقاد بعضهم لبعض لإيلاتهم ذلك، وللتوحش.. فهم مستناشمون في الرياسة، وقل أن يسلم أحد منهم الأمر لغيره ولو كان أبياه أو أخيه أو كبير عشيرته إلا في الأقل، وعلى كُره ومن أجل الحياة، فيتعدد الحكم منهم والأمراء، وتختلف الأيدي على الرعية في الجباية والأحكام فيفسد العمران...»

تلك هي صورة العرب - عند ابن خلدون - في طور «البداوة المتوحشة» .. الذين يفسرون من الاستقرار والبناء وال عمران ، ويهدمون المباني لتحويل أحجارها إلى أثاثي للقدر ، ويهدمون السقف ليتحلوا من أخشابها أو تاداً للخيام .. فكيف يجعل باحث في وزن ومقام الدكتور محمد جابر الأنصاري من هذه الصورة طبيعة العرب بإطلاق ، وجعلهم كاملة عبر العصور والقرون ؟ ! .. بل يجعل هذه البداوة المتوحشة ضربة لازب حتى للعرب الذين يسكنون الحواضر ، لأن هذه البداوة - في رأيه - تظل سارية فيهم وغالبة عليهم وأسرة لطباعهم ؟ ! ..

إن ابن خلدون قد رأى هذا الطور من أطوار «البداوة المتوجهة» عاماً في الأجناس والأعراق الموجلة في البداوة، ولم يره خصيصة للعرب وحدهم من دون الناس، فقال - في هذا السياق - : «وفي معناهم - [أى وفي مثل إيقاع هؤلاء العرب في البداوة] - ظعون البيرير وزناتة بال المغرب، والأكراد والتركمان والترك بالشرق . . إلا أن العرب أبعد نجعة وأشد بداوة، لأنهم مختصون بالقيام على الإبل فقط، وهؤلاء يقومون عليها وعلى الشياه والبقر معاً . .»<sup>(٤)</sup>.

فهذه الأوصاف خاصة بفئة الأعراب الموجلة في توحش البداوة، والتي لا تعتمد إلا على الإبل وحدها، فتتوغل في القفار، ولا تتبع من الشياه أو غيرها مادة للعيش . . إنهم أعداء البناء والقرار والاستقرار ومقومات العمران . .

أما الأمة العربية التي جاءتها رسالة الإسلام ، ونبيه محمد ، صلوات الله عليه وآله وسلامه ، والتي حملت الإسلام إلى العالمين ، وفتحت الفتوح ، وأقامت الدول والمالك ، وبنت الحضارة ، وساخت العمران . . فلابن خلدون حديث طويل عنها . . لاندرى كيف أغفله الدكتور الأنبارى ؟ ! . .

يرى ابن خلدون أن الدين هو طريق العرب للبراعة في الملك والدولة والسياسة والحضارة وال عمران . . وأنهم عندما تدينوا بالإسلام حق التدين لم يكن لأحد من الخليقة ما كان لهم من الملك . . فهو شرط براعتهم في الدولة والسياسة ، وبدونه يعودون للعجز عن سياسة الملك . . فيقول :

«فبذا كسان الدين.. كان الوازع لهم من أنفسهم، وذهب خلق الكتب  
والملاشرة منهم، فسهل انقيادهم واجتماعهم، وذلك بما يشملهم من الدين

(٤) [المقدمة] ص ٩٦، ٩٧، ١١٨، ١٢٠ - طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .

**المذهب للغلوظة والأنفة، الوازع عن التحاسد والتنافس.. يذهب عنهم مذمومات الأخلاق، ويأخذهم بمحمودها، ويؤلف كل مائهم لإظهار الحق، فيحصل لهم التغلب والملك، وهم مع ذلك أسرع الناس قبولاً للحق والهدي، لسلامة طباعهم عن عوج الملكات وبراءتها من ذميم الأخلاق».**

ثم يخص ابن خلدون ، فيتحدث عن أثر التدين بالإسلام على حدق العرب لبناء الملك وسياسة المجتمعات - بعد أن كان الموغلون منهم في التوحش أبعد الناس عن سياسة الملك - فيقول :

**«واعتبر بذلك في دولتهم في الملة - (الإسلامية) - كما شيد لهم الدين أمر السياسة بالشريعة وأحكامها المراعية لمصالح العمران ظاهراً وباطناً، وتتابع فيها الخلفاء، عظم حينما ملوكهم وقوى سلطانهم، فلم ينبذوا الدين؛ نسوا السياسة، فتغلبت عليهم العجم.. ورجعوا كما كانوا لا يعرفون الملك ولا سياسته، بل قد يجهل الكثير منهم كان لهم ملك في القديم، وما كان في القديم لأحد من الأمم في الخليقة ما كان لأجيالهم من الملك..»<sup>(٢٥)</sup>.**

فكيف غابت هذه النصوص الخلدونية عن الدكتور الأنصاري .. وهي في ذات الصفحات التي نقل عنها حديثه عن بعد العرب عن سياسة الملك - بعد أن جرده من سياقه ، كما رأينا؟ ! ..

\* \* \*

وكما وظف الدكتور الأنصاري نصوص ابن خلدون في غير موضوعها الطبيعي والصحيح .. صنع ذلك مع الدكتور جواد على .. فنقل عنه قوله :

لقد «حالت البراري بين العرب وبين تكوين المجتمعات الكبيرة والكبيرة ، وعرقلت الاتصالات بين المستوطنات التي بعثرتها ..

---

(٢٥) المصدر السابق ، ص ١١٩ - ١٢١ .

ويعثرت الأعراب في البوادي على شكل قبائل وعشائر .. والمجتمعات الكثيرة هي المجتمعات الخلاقة التي تتعقد فيها الحياة ، وتظهر فيها الحكومات المنظمة للعمل والإنتاج والتعامل بين الناس<sup>(٢٦)</sup> .. فجود على يتحدث عن «الأعراب» .. والدكتور الأنصاري يستشهد بالنص في الحديث عن «العرب»! .. وهذا النص - بجود على - قد جاء في كتابه [تاريخ العرب قبل الإسلام] .. والدكتور الأنصاري يستشهد به في حديثه عن العرب بعد الإسلام.. بل وفي عصرنا الحديث، واقعنا المعاصر! .. وذلك ليحكم به على انتفاء قيام المجتمع العربي في الإسلام! ..

\* \* \*

ومن هاتين العاهتين :

الصحراء : عاهة المكان ..

والبداوة : عاهة الإنسان ..

انطلق الدكتور الأنصاري للحديث عن آثارهما في القطيعة بين العرب وبين «الدولة» .. والقطيعة بين العرب وبين «السياسة» .. والقطيعة بين العرب وبين «القدرة على حماية الذات والديار» .. فالتبغية للتغير هي قدرهم الأزلى الأبدى ، وهم دائماً «عيال على الغير» ، الاستعمار الغربي اليوم .. والموجات الرعوية المملوكية بالأمس .. وذلك لينتهي إلى أن الممكن ، في ظل هذه العاهات المزمنة ، هو «الدولة القطرية» .. فهي غاية المراد من رب العباد في ميادين الدولة والمجتمع والتوحيد! ..

\* \* \*

---

(٢٦) (النظام السياسي عند العرب) ص ٤٧ .

## القطيعة مع الدولة

وتأسسا على العاهات المزمنة - الصحراء : عاهة المكان- والبداوة : عاهة الإنسان .. وانطلاقا من الفهم والتوظيف المغلظين لكلمة ابن خلدون : «فبُعْدَت طباع العرب لِذلِك كُلُّه عن سياسة الملك» - والتي قالها عن أهل البداوة المتوجهة ، الذين لم يهدبهم التدين بالإسلام .. والتي انتزعها الدكتور الأنصاري ليضم بها الأمة العربية عبر كل تاريخها .. انطلاقا من ذلك ، وتأسسا عليه ، حكم الدكتور الأنصاري بأن العرب - طالما أنهم لا يحسنون سياسة الملك - قد عاشوا تاريخهم بلا دولة - بالمعنى المؤسسي للدولة - لقد عرفوا «السلطة» و «الحكومة» ، لكنهم لم يعرفوا «الدولة» الدائمة ذات «الأجهزة والمؤسسات» فكانت «دولتهم هلامية» ، وبعد قرنين من عمر تاريخهم الإسلامي ، قامت القطيعة بينهم وبين الدولة منذ عهد المماليك .. ولقد اعتبر الدكتور الأنصاري هذه القطيعة العربية مع الدولة «خصوصية عربية» ، فهي - الأخرى - جبلة وعاهة مزمنة ، لأنها نتاج لعاهات مزمنة ، هي البداوة والصحراء .. وهو في ذلك يقول :

«صفصل هام وملخص مستفرد لخصوصية التاريخ السياسي العربي .. وإلى حد كبير حاضره .. أن العرب في ظل دولة الخلافة الإسلامية - الأموية والعباسية والقاطمية والعثمانية - قد عاشوا في واقع الأمر حالة دولية هلامية، كانت دولتهم خلالها في نشوء وتحلل متواصلين في الوقت ذاته .. بحيث جاز القول: إن العرب قد عرفوا

«الدولة، ولم يعرفوها في الوقت ذاته.. لقد عرفوا أشكالاً عدة من السلطة السياسية والنظم الحاكمة، لكن هذه الأشكال من الحكم (الحكومة) لم تجده إطارها المؤسسي البنيوي والشرعى الشامل (الدولة)، فظللت الحكومات تتصرّك وتتخبط في فراغ مؤسس وبنوي نتيجة ذلك التشكّل والتخلّل المستمرّين لذلك الإطار «الدولي»، الهمام والمضطرب.. فكانت هلامية الدولة في التاريخ والواقع العربي..»<sup>(٢٧)</sup>.

ومنذ العصر العباسي الثاني - عندما سيطر المماليك على الخلافة - بعد قرنين من تاريخ الإسلام - يرى الدكتور الأنصاري أن القطيعة قد حدثت بين العرب وبين الدولة والسياسة والحضارة جميعاً.. فلقد حدث - كما يقول - «انقلاب ضد الدولة العربية ضد الحضارة الإسلامية.. فعادت القطيعة السياسية والقطيعة الحضارية معها إلى مشهد التاريخ العربي»، بعد أن نجحت الحركة الإسلامية المتحضررة في احتواها وتقليلها أثرها لقرنين من الزمان<sup>(٢٨)</sup>.

بل لقد قاد هذا الرأي الدكتور الأنصاري إلى اتهام العرب بأن قطيعتهم مع الدولة قد أدت إلى انحرافهم عن «صلب العقيدة الإسلامية»!.. وذلك عندما تبنى رأى المستشرق «جب Gibb [السير هاملتون]» وقال: «إن مأساة التاريخ الإسلامي تعود - كما

(٢٧) المرجع السابق . ص ٣٦ ، ٣٧ ، ٤٠ ، ٨٢ ، ٨٤ - وانظر - كذلك - قوله - في ص ٤٤ : «ارتبطت هذه الدول المنشابة «بالسلطات» الحاكمة التي تقيّمها، وتذهب بذاتها، فتعاهد معها ولم يتبلور بالتالي «الصريح المؤسسى لكيان الدولة»».

(٢٨) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٧٦ .

يرى جب Gibb - إلى «أن العقيدة الإسلامية لم تجد تعبيرها الحقيقي الواضح في المؤسسات السياسية للدول الإسلامية» ، إذ «لم تنشأ عن هذه العقيدة من المؤسسات الاجتماعية أي نظام سياسي أصيل غير اتجاهات غامضة تمثلها «الخلافة» بنشأتها الحائرة ، وانحرافها من خلال تاريخها عن صلب العقيدة الإسلامية إلى السير في اتجاه التقليد وأصول الحكم الهمينية والفارسية ..»<sup>(٢٩)</sup> .

وكما ظلم الدكتور الأنصاري ابن خلدون ، عندما وظف كلمته : «فبعدت طباع العرب عن سياسة الملك» ، في غير موضعها .. ظلم كذلك - عمر بن الخطاب ، عندما استدل بقوله : «لا ملك على عرب» ، على الرفض العربي الطبيعي والجبنى للدولة! .. وأسس على ذلك دعوى القطيعة العربية مع الدولة ..

فهل هذا الذى قاله الدكتور الأنصاري صحيح؟ .. وهل كان تاريخنا مع الدولة تاريخ انقطاع؟ وهل لم يعرف العرب من الدولة إلا الدولة الهمينية ، التي لم تَغْدُ سلطة الحاكم والسلطان ، ولم تتجسد في مؤسسات دائمة للحكم والإدارة؟ .. لنتظر ..

إن أكثر ما يثير الاستغراب - في فكر الدكتور الأنصاري عن «الدولة» - هو «مفهومه المعياري للدولة» ، فالدولة - عنده - والتي افتقدتها - برأيه - في التاريخ والواقع العربيين هي «الدولة الهميجنية» - نسبة إلى الفيلسوف الألماني «هيجل [١٧٧٠- ١٨٣١]» - فالعرب لم يقيموا دولة هيجنية ، ولذلك خلا تاريخهم

---

(٢٩) [التآزم السياسي عند العرب] ص ٢٨ .

من الدولة . وبعبارة الدكتور الأنصاري : فإنه «من منظور فلسفة الدولة الحديثة يمكننا القول: إن العرب قد عرّفوا الدولة بمفهومها لدى مكيافيلى وهو بز، لكنهم لم يقتربوا منها بمفهومها الذي هي جل وچون لوک<sup>(٣٠)</sup> ..

ونحن نسأل: هل يجوز محاكمة شكل ونوع وطبيعة الدولة تارياً خيراً إلى شكل ونوع وطبيعة الدولة الحديثة؟

وهل يجوز محاكمة معايير الدولة في الحضارات غير الأوروبية إلى معيار الدولة في الحضارة الأوروبية تحديداً؟ ..

وهل من الضروري للدولة، كي تكون دولة، أن تأتى على النمط الهيجلى دون سواه؟ ..

وهل طابت الدول، في التاريخ الأوروبي، القديم منه والحديث، نموذج الدولة الهيجلية؟.. أم أن الدكتور الأنصاري يتفى عن خلق الله، في مختلف الحضارات، وكل مراحل التاريخ، القدرة على سياسة الملك وإقامة الدولة طالما أن دولهم لم تطابق النموذج الهيجلى في الإطلاق والشمول والثبات والدؤام؟ ! ..

أما عن الكلمة عمر بن الخطاب : «لا ملك على عرب» ، فإن معناها أن العرب لا يخضعون لجباررة الملوك .. فالمملك - في الاصطلاح العربى - هو الجبار ، وملكه ملك جبرية .. ولا يصح أن يفهم من كلمته عمر بُعد العرب عن الدولة ، لأنه قد قال هذه الكلمة وهو الخليفة ، ورأس الدولة ! ..

---

(٣٠) المرجع السابق . ص ٣٩ .

ثم - وهذا هو الأهم في حوارنا مع الدكتور الأنصارى حول هذه القضية - إن الدكتور الأنصارى لا ينكر إبداع العرب لحضارة عربية إسلامية .. فهل يمكن قيام حضارة - في قامة وطول وعرض وعمق نوع حضارتنا الإسلامية - دون وجود دولة للأمة وللمجتمع الذي أبدع هذه الحضارة؟! إن ابن خلدون يقطع في هذا الأمر فيقول : «فالدولة دون عمران لا تتصور ، والعمران دون الدولة والملك متعذر ..»<sup>(٣١)</sup> ..

وهل يتصور العقل أن تتصدى الأمة العربية لأشرس التحديات - التي بلغت حد تهديد الوجود ذاته - والتي دامت قرونًا - من الصليبيين .. إلى التتار .. إلى البيزنطيين - دون دولة ذات كيان متجسد في مؤسسات؟!

وإذا جاز لنا أن نضرب صفحات عن هذه التسلولات المنطقية البدهية .. فإننا نستغرب من الدكتور الأنصارى - وهو الباحث الأكاديمى المرموق، والأستاذ الجامعى المتميز - أن تخلو أبحاثه عن الدولة فى تاريخنا العربى والإسلامى من مصدر واحد من المصادر العديدة التى أرخت لهذه الدولة ومؤسساتها ودواوينها الشابة المستمرة عبر تاريخنا الطويل! ..

وإذا جاز لنا - في حدود ما يسمح به المقام - أن نشير - مجرد إشارة - إلى هذا الميدان من ميادين مصادرنا التاريخية التى نجد فيها «معالم الدولة العربية الإسلامية» ، فإننا نقول :

---

(٣١) [المقدمة] ص ٢٩٨ .

● لقد بدأ جهاز الدولة الإسلامية الأولى - بالمدينة - في عهد النبوة - على نحو بسيط ، مناسب للمكان والزمان وال الحاجات .. ولم يكن لهذه الدولة الإسلامية ميراث يذكر من التراكم التاريخي في جهاز الدولة ومؤسساتها .. لكنها ، كى تفى بال الحاجات والضرورات ، أقامت ما سماه الذين أرخوا لها «بالعمالات» و «الترتيب الإدارية» .

ولقد قام بجمع معلم هذه الدولة - من كتب السيرة والسنن والتاريخ - وأرخ لعماراتها ووظائفها ، الخزاعي ، أبو الحسن على بن محمد بن موسى الخزاعي [٧١٠-٧٨٩ هـ ١٠٢٦-١١٠٣ م] في كتابه [تخریج الدلالات السمعية] .. ثم جاء رفاعة رافع الطهطاوي [١٢٩٠-١٤٠١ هـ ١٨٠١-١٨١٢ م] فعرض لوظائف وعمالات ومؤسسات هذه الدولة الإسلامية الأولى ، انطلاقاً من كتاب الخزاعي ، وذلك في كتاب الطهطاوي [نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز]<sup>(٢٢)</sup> .. ثم جاء عبد الحس الكتاني ، فشرح كتاب الخزاعي ، وبنى عليه في كتابه [نظام الحكومة النبوية المسمى الترتيب الإدارية] - وهو مجلدان ، تبلغ صفحاتهما قرابة الألف صفحة<sup>(٢٣)</sup> .. ثم حظيت معلم وعمالات ووظائف هذه الدولة النبوية بعدد من الدراسات المعاصرة ، من خلال العديد من المؤلفات والأطروحتات الجامعية التي قدمت عنها ..

(٢٢) رفاعة الطهطاوي [الأعمال الكاملة] ج ٤ ص ٤٨١ - ٧٦٥ . دراسة وتحقيق د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م .

(٢٣) انظر هذا الكتاب - طبعة بيروت - دار الكتاب العربي (د.ت) .

فالدولة الإسلامية الأولى - التي تأسست في جمعية عمومية وهيئه تأسيسية - في بيعة العقبة - والتي ولدت على يدي هيئة دستورية منتخبة - هي مؤسسة النقباء الائشى عشر - الذين عقدوا بيعة تأسيس الدولة نيابة عن الأوس والخزرج - هذه الدولة اكتملت لها العمالات والوظائف التي ناسبت الزمان والمكان .. ولها في المكتبة العربية مصادر وبرامج تتحدث عن معالمها وعمالاتها ..

● فلما كانت فتوحات خلافة الفاروق عمر بن الخطاب ، التي خرجمت بالدولة الإسلامية - دولة الخلافة ، التي مثلت إيداعا إسلاميا غير مسبوق<sup>(٣٤)</sup> - من نطاق بساطة شبه الجزيرة العربية ، ورثت هذه الدولة كل وأغنى تراكمات الخبرات الحضارية الإنسانية في الدولة ومؤسساتها ودواوينها ونظم إداراتها .. ورثت - في البداية - «تدوين الدواين» عن الفرس والروم .. ثم أقرت واعتمدت مؤسسات الإدارة ونظم الحكم - أي آليات الإدارة والحكم - المتوارثة المستقرة في حضارات مصر والشام وفارس وببلاد الرافدين ، بعد أن جعلت مرجعيتها القانونية والفلسفية

(٣٤) يقسم ابن خلدون نظم الحكم ، من حيث فلسفاتها ومرجعياتها ، إلى :

- ١ - «دولة الفهر والتغلب والغرض والشهوة» - أي ملك الاستبداد والجزيرية ..
- ٢ - و«دولة السياسة العقلية» - أي ذات المرجعية العقلية والدينوية - اللادينية ..
- ٣ - و«دولة الخلافة ، التي تحمل الكافة على مقتضى النظر الشرعي في مصالحهم الأخرى والدينوية الراجعة إليها ، إذ أحوال الدنيا ترجع كلها ، عند الشارع ، إلى اعتبارها بمصالح الآخرة ، فهو في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع ، في حراسة الدين وسياسة الدنيا بالدين» - [المقدمة] ص ١٥٠ ، ١٥١ .

شريعة الإسلام وفقه المعاملات الإسلامية . . فكانت الدولة الإسلامية، منذ ذلك التطور، استمراً المؤسسات ودواوين ونظم الحكم والإدارة في هذه الحضارات القديمة والصريقة، ولم تكن القطاعات ولا قطبيعة مع «الدولة»، بأى حال من الأحوال . . بل لقد مثلت الدولة الإسلامية استمراً- وليس انقطاعاً- حتى في «كوادر» الإدارة، والقائمين على مؤسسات الدولة من أهل تلك البلاد . . حتى ليقول مستشرق حجة مثل «أدم متز» [١٢٨٦ - ١٣٣٥ هـ] : «لقد كان النصارى هم الذين يحكمون بلاد الإسلام»<sup>(٢٥)</sup> .

ولقد سجلت مصادر التاريخ الإسلامي هذا التطور في جهاز الدولة ومؤسساتها ، عندما تحدثت عن «تدوين الدواوين» . . التي هي مؤسسات الحكم والإدارة ، في عهد عمر بن الخطاب<sup>(٢٦)</sup> .

● وعلى امتداد تاريخ الدولة- أو الدول- الإسلامية ، في العصور الأموية والعباسية والفاطمية والأيوبية والمملوكية والعثمانية ، تراكمت الخبرات الإدارية للدولة الإسلامية- دولة الخلافة . . والدولة السلطانية- وترسخت مؤسساتها ودواوينها . . وعرف جهاز الدولة- إلى جانب «الوزارة» ومنصب «المشير»- الذين ظهروا في العصر العباسى الأول- دواوين «الخارج» . . و«الجند» . . و«الأسباس - الأوقاف» . . و«القضاء» مع منصب قاضى

(٢٥) (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) ج ١ ص ١٠٥ . ترجمة: د. محمد عبد الباقي أبو زيد . طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

(٢٦) انظر ، على سبيل المثال ، ابن سعد [كتاب الطبقات الكبير] ج ٢ ق ١ ص ٢١٢ ، ٢١٦ طبعة دار التحرير . القاهرة .

القضاء - الموازى لوزارة العدل فى عصرنا الراهن . . . و «العمائور» . . . و «المحسبة» . . . و «الصناعة» . . . و «الأسطول» - العماره - . . . و «الإنشاء» - الكتاب - . . . و «الزكاة» . . . و «الجوالى» - البخريه - . . . و «المواريث» . . . و «الشغور» . . . و «الكسوة» . . . و «المدارس» . . . و «القطاع» . . . و «الالتزام» . . . و «التجار» . . . و «دار الضرب» - سك العملة - . . . و «الأحكار» . . . و «درلعيار» . . . و «درلطراز» . . . و «ديوان صندوق النفقات» - الأهراء - . . . و «ديوان عجز المال» . . . و «ديوان الفواضل» - المتوفى - . . . و «ديوان أرباع الكيل» - المكاييل - . . . الخ . . . الخ . . . وهن مؤسسات للدولة، دائمة وثابتة، لها سجلاتها ونظمها وتقاليدها، والقائمون عليها، لا تتغير بما يحدث في قمة الدولة - الخلافة والسلطنة - من تغيرات . .

● أما دول وسلطانات العسكر المماليك ، التى رأها الدكتور الأنصارى قطبيعة مع الدولة والحضارة ، فلقد كانت على العكس من ذلك تماما ، لأن الطبيعة العسكرية لسلطانين المماليك ، وحدة المخاطر العسكرية التى واجهتها دولهم قد جعلتهم أكثر اهتماما بنظم الدولة ودوائرها ومؤسساتها . ولو أن الدكتور الأنصارى رجع إلى المصادر التى أرخت لولاة والقضاء . . . والوزارة . . . والخطط . . . لرأى معالم مؤسسات الدولة ودوائرها فى تلك العصور . . . بل ولرأى مؤلفات متخصصة فى [قوانين الدواوين] <sup>(٢٧)</sup> . . . ولقد كان

(٢٧) انظر - للكندي - [الولاة والقضاء] طبعة بيروت سنة ١٩٠٨ م . - وللمقريزى - [الخطط] طبعة دار التحرير . القاهرة . - ولاين الصيرفى - [الإشارة إلى من نال الوزارة] - طبعة المعهد الفرنسي . القاهرة سنة ١٩٢٤ م . - ولاين عماىى - [قوانين الدواوين] تحقيق : د . عزيز سوريانى . طبعة القاهرة سنة ١٩٤٣ م . - ولاين الطقطقى - [الفخرى فى الأدب السلطانية] طبعة القاهرة سنة ١٩٤٥ م . - وللدكتور عبد المنعم ماجد - [نظم دولة سلطانين المماليك] طبعة سنة ١٩٦٧ م .

يكفي النظر في موسوعة القلقشندي (صحيح الأعشى في صناعة الإنسا) - أو حتى في فهارسها - ليعلم الدكتور الأنصاري أن «الديوان» - في ظل تلك الدول - قد أصبح عنواناً على المكان الذي ي العمل فيه أرباب الأقلام.. ثم أطلق على جميع فروع الإدارة.. ولقد كان عماد الدواوين في زمن المماليك طبقة الكتاب، وذلك كما كان الحال دائمًا في مصر منذ عهد الفراعنة، فهو لاء عماد النظام الكبير وقراطى.. وكان التنظيم الديوان في عهد المماليك أكثر تركيزاً، لطبيعة السلطنين العسكرية، فكانت توجد الدواوين بالقلعة، وعرفت باسم «الدواوين السلطانية» ..

أى أن الدولة الإسلامية قد ورثت خبرات ومؤسسات أعرق وأقدم دول الدنيا .. وزاد رسوخ مؤسسات ودواوين هذه الدولة في العهد المملوكي .. ولم تعرف هذا الانقطاع الذي تحدث عنه الدكتور الأنصاري ..

ولقد كان من هذه الدواوين - في ظل سلطنت المماليك - : ديوان الأحجاس - الأوقاف - .. وديوان الأحوال .. وديوان الاستدارية .. وديوان الاستيفاء .. وديوان الأسرى .. وديوان الأسطول .. وديوان أسفل الأرض .. وديوان الأسواق .. وديوان الإقطاع .. وديوان الأمراء .. وديوان الأملك .. وديوان الأمور .. وديوان الإنشاء .. وديوان التحقيق .. وديوان الشغور .. وديوان الجهاد .. و ديوان الجيش .. وديوان الخاتم .. وديوان الخاص .. وديوان الخراج .. وديوان خزانة الكسوة .. وديوان الرسائل .. وديوان الرواتب .. وديوان السلطان .. وديوان صاحب الإقطاع ..

وديوان العدل .. وديوان القضاء .. وديوان الكراع .. وديوان المال .. وديوان المجلس .. وديوان المجتمع .. وديوان المعمور .. وديوان المفرد .. وديوان المقطع .. وديوان المكاتبات .. وديوان المواريث الحشرية .. وديوان النظر .. وديوان الهلالى .. وديوان الوزارة<sup>(٢٨)</sup> .. الخ .. الخ ..

تلك إشارة إلى الدولة .. وتعدد وثبات ورسوخ وظائفها وعمالاتها ودوارينها ، على امتداد تاريخ الإسلام .. والتي - مع ذلك - تجاهل الدكتور الأنصاري حقيقتها ، ولم يكلف نفسه - وهو الأستاذ الجامعي القدير - أن يرجع على مصدر واحد من عشرات المصادر التي عرضت لها ولدواوينها بالتاريخ ! ..

\* \* \*

---

(٢٨) انظر اختصاصات هذه الدواوين ، وتاريخ نشأتها في : القلقشندي (صبح الأعشى في صناعة الإنسا) طبعة دار الكتب المصرية . القاهرة . وانظر : محمد علي البقلوي (التعريف بمصطلحات صبح الأعشى) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٤ م .

## القطيعة مع السياسة

ويشهد الدكتور الأنصاري بما لا يشهد له ، عندما يوظف كلمة ابن خلدون : «فبُعدت طباع العرب لذلك عن سياسة الملك» - وهي التي قالها ابن خلدون في عرب البداوة المتوجهة . . . عندما يوظفها في دعوى قيام القطيعة بين الأمة العربية وبين السياسة بإطلاق . . ففيتهم العرب بتدعى إنتاجهم في السياسة كعلم وفن ، ويتهم علماء الإسلام - من حجة الإسلام الغزالى [٤٥٠ - ٥٠٥ هـ] إلى شيخ الإسلام ابن تيمية [٦٦١ - ٧٢٨ هـ] [١٠٥٨ - ١١١١ م] إلى الأستاذ الإمام محمد عبد الله [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ] [١٣٢٨ - ١٢٦٣ م] إلى الأستاذ الإمام محمد عبد الله [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ] [١٩٠٥ - ١٨٤٩ م] بالقطيعة مع السياسة وعاليها . . فيقول :

«إن الحضارة الإسلامية غنية بعطائهما الروحي والعلمي والإنساني، فيما ينبع من اعطاء السياسة.. والشأن السياسي والإنجاز السياسي، الذي يسود وأضعف جوانبه على الإطلاق.. وإن ظاهرة القطيعة بين الأمة ومفكريها من ناحية، وبين السياسة وعاليها من ناحية أخرى، لا تقتصر على محمد عبد الله - الذي لم يفعل - [عندما استعاد بالله من السياسة] - أكثر من تأكيد استمرارية الماضي في الحاضر - وإنما تمتد عميقاً في جذور التاريخ العربي الإسلامي. فقبل ذلك بقرون عدة كان حجة الإسلام الإمام الغزالى يوصى ولده المرید: «الاتخالط الأمراء والسلطانين ولا تراهم، لأن رؤيتهم ومجالستهم ومنغالطتهم آفة عظيمة».. وبعد الغزالى بثلاثة قرون نجد ابن تيمية ينبه ويحذر بالمرارة ذاتها، عبر هذه المفارقة الصارخة - لكن الصادقة -: «إن الله

يُنصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يُنصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة... أما محمد عبده فقد وجد شئ أوربا إسلاما بلا مسلمين، بعد أن وجد في الشرق مسلمين بلا إسلام - بحسب تعبيره...»<sup>(٣٩)</sup>.

ولو أن الدكتور الأنباري قد اتهم «الدولة المستبدة» - في تاريخنا القديم والحديث والمعاصر - بتحجيم الإبداع في السياسة ومعاداة الفكر السياسي - وخاصة السياسة الدستورية ، المنظمة لعلاقات الحكام بالمحكومين - وكانت لتهتمه وجاهتها .. أما أن تكون تهمته موجهة «للحضارة الإسلامية.. وإلى الأمة ومفكريها.. قد يها وحدينا» بضعف العطاء في السياسة .. بل وبالقطيعة مع السياسة وعاليها .. فلا بد من محاورته حول مدى الموضوعية والصدق في هذا الاتهام ..

● فليس صحيحاً أن عطاء الحضارة الإسلامية في الفكر السياسي قليل أو ضعيف .. ذلك أن التأليف في الفكر السياسي قد بدأ في الحضارة الإسلامية بمباحث الإمامية والخلافة .. ولقد ظلت هذه المباحث لعدة قرون تأتي ضمن التأليف في «علم الكلام» ، وذلك مجازاة للشيعة الذين جعلوا الإمامة من مباحث أصول الاعتقاد .. فعلى الذين يبحثون عن تراثنا السياسي في تلك القرون الأولى ألا يغفلوا مباحث الإمامية والخلافة في تراث علم الكلام ..

● ومنذ أن استقلت مباحث السياسة والأحكام السلطانية - كفن مستقل - بالتأليف - في عصر الماوردي [٣٦٤ - ٤٥٠ هـ -

---

(٣٩) [تكوين العرب السياسي ومعنى الدولة القطرية] ص ١٧، ١٨ .

١٠٥٨ ] - أصيحت لدينا - في التراث السياسي - ثروة ضخمة في هذا الميدان ..

وإذا كان دمار مكتبات بغداد والشام ، في ظل الاجتياح التترى ، قد ذهب بكثير من كنوز تراثنا - ومنه التراث السياسي - وإذا كانت مخطوطات التراث العربي - والتي يزيد عددها عن ثلاثة ملايين مخطوطة - لا تزال موزعة في مكتبات المعمورة ، دون أن يكون لها فهرس واحد يحصرها ، ويعين على التحديد الدقيق لحجم التراث السياسي فيها .. فإن باحثاً واحداً - هو الدكتور نصر محمد عارف - قد أحصى - [في مصادر التراث السياسي الإسلامي] أكثر من ثلاثة مصدر ، لم يطبع منها سوى سبعة ! .. وهو يعترف بأنه لم يبلغ عشر معاشر الاستقراء لمصادر هذا التراث<sup>(٤٠)</sup> .. لذلك ، فإن الحكم على الحضارة والأمة والمفكرين بالقطيعة مع السياسة وعاليها هو قول إن جاز لكتاب الصحف السيارة ، فهو غير جائز بالنسبة لمفكر مرموق مثل الدكتور الأنصاري ..

● ثم إن استشهاد الدكتور الأنصاري بما استشهد به من عبارات حجة الإسلام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية والشيخ محمد عبده ، لا يشهد له .. بل يشهد عليه !

فتصححة الغزالى لمريده ألا يختلط الأمراء والسلطانين ، لأن رؤيتهم ومجالستهم آفة عظيمة .. هي - هذه التصححه - « موقف سياسى » ، وليس قطيعة مع السياسة ، لأنها دعوة لاستقلال

---

(٤٠) [في مصادر التراث السياسي الإسلامي : دراسة في إشكالية التعميم قبل الاستقراء والتأصيل] طبعة المعهد العالمي للفكر الإسلامي . واشنطن . سنة ١٩٩٤ م .

العلماء عن الأمراء ، وحرض على لا تستوعب «الدولة» رموز «الأمة» .. والمقاطعة- في عصور الجسور والاستبداد - مسوف سياسى - بل «وثورى» - دفع ثمنه أبو حنيفة [٨١ - ١٥٠ هـ] ومالك [٩٣ - ٦٩٩ هـ] ومسالك [٧١٢ - ٧٩٥ م] والإمام أحمد [١٦٤ - ٢٤١ هـ] ومواكب غفيرة العدد من الأئمة والعلماء ، الذين رفضوا أن يكونوا «فقهاء السلاطين» ، وأثروا أن يكونوا قادة الأمة ..

وكذلك الحال مع كلمات ابن تيمية عن العدل الذى يطيل عمر الدولة ، ولو كانت كافرة ، والظلم الذى يودى بالدولة ، حتى ولو كانت مؤمنة .. إنها كلمات فى الحكمة السياسية ، تتحدث عن السنن والقوانين التى تعيش بها النظم والدول أو التى تعجل ب نهاياتها .. وليس - كما ظن الدكتور الانصارى - هروبا من السياسة أو قطيعة معها .. ثم ، هل يعقل أن يكون ابن تيمية ، الذى كتب المطولات فى السياسة - السياسة الشرعية .. والمحسبة - والذى مارس الجهد السياسى العملى ، وليس فقط الفكرى .. هل يعقل أن يقال عنه إنه قد أقام قطيعة مع السياسة وعاليها ..

ونفس الشىء ينطبق على الشيخ محمد عبده .. الذى كون - مع أستاذه الأفغاني - أول حزب سياسى فى تاريخ الشرق الحديث - «الحزب الوطنى الحر» .. والذى كان نائبا لرئيس تنظيم «العروة الوثقى» - وهو تنظيم سياسى سرى أمنى إسلامى - ..

والذى كان واحداً من أبرز قادة الثورة العرابية [١٢٩٨ هـ ١٨٨١ م] - أولى ثورات الشرق في العصر الحديث .. والذى تحمل السجن والنفي بسبب السياسة .. بل وكتب - وهو يترجم حياته - عن أن غایات حياته قد اجتمعت في ثلاثة أهداف :

الأول : تحرير الفكر من قيد التقليد ..

والثانى : إصلاح أساليب اللغة العربية في التحرير ..

والثالث : هو التمييز بين ما للحكومة من حق الطاعة على الشعب وما للشعب من حق العدل على الحكومة .. فالحاكم ، وإن وجبت طاعته ، هو من البشر الذين يخطئون ، وتغلبهم شهواتهم ، ولا يرده عن خطئه ، ولا يقف طغيان شهوته ، إلا نصح الأمة له بالقول والفعل<sup>(٤١)</sup> ..

وإذا كان ما نسبه الدكتور الأنصارى للأستاذ الإمام من مقوله أنه وجد فى أوروبا إسلاماً بلا مسلمين ، ووجد فى الشرق مسلمين بلا إسلام .. هي من «الأخطاء الشائعة» التي لم يقلها محمد عبده - بل كان فكره على النقيض من معناها - .. فإن لغته «للسياسة» وأصولها ومشتقاتها ، إنما كان لعنة السياسة المكيافيلية .. سياسة المناورات اللا أخلاقية ، التي سادت بصر عقب احتلال الإنجليز لها .. ويومئذ «طلق» محمد عبده هذا اللون من «السياسة» ، واشتغل بصناعة التجديد الفكري ، و التربية الصفوية والنخبة ، اعتقاداً منه أن ذلك هو الذى سيثمر - ولو بعد

(٤١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج ٢ ص ٣١٠، ٣١١ . دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

الستين الطوال - تحقيق الهدف السياسي من مقاصد مشروعه الفكري الثلاثة .. وعن هذا الأمر قال : «أما أمر الحكومة والمحكوم، فتركته للقدر يقدرها، وليد الله بعد ذلك تدبّرها، لأنّي قد حرفت أنه ثمرة تجنيها الأمم من غراس تفسّره وتقوم على تنميته الستين الطوال، فـهذا الغرس هو الذي ينبع عن أن يعني به الآن. والله المستعان<sup>(٤٢)</sup>» .. فهو لم يطلق السياسة - بالمعنى الواسع والجوهرى للسياسة - وإنما اشتغل بالغراس والبناء فى «صناعتها الثقيلة» ، غير متّعجل لقطف الثمرات .. ومع ذلك ، فلقد عاش تلك الحقبة من حياته مشتبكاً مع الخديوى .. ومع الاستبداد .. والجمود .. إلى آخر قوى ومبادئ السياسة فى ذلك التاريخ ..

فهل ، بعد ذلك ، يجوز أن نتهم الحضارة والأمة والعلماء بهجران السياسة ، والقطيعة معها ومع عالمها ، وضعف الإبداع فيها ، لا لشيء إلا لتوظيف كلمة لابن خلدون في غير ما قيلت له !؟ ..

لا أظن ذلك جائزًا بأى حال من الأحوال ! ..

\* \* \*

---

(٤٢) المصدر السابق . جـ ٢ ص ٣١٢ .

## قدر العجز عن حماية الذات ..

### والتبغية للأغيار

واسترسالاً في منهاج «تحليل واقعنا التاريخي والحديث والمعاصر بمنهاج العاهات المزمنة»! .. ذهب الدكتور محمد جابر الأنصاري إلى قمة تكريس الهزيمة ، عندما حكم على العرب - كامة - وعبر كل تاريخها - بالعجز عن حماية الذات ، وطلب أو قبول الحماية من الأغيار - المالك الرعاعة قدماً - والاستعمار الأجنبي في واقعنا الحديث والمعاصر - فكان العجز - برأيه - جبلاً في صنف العرب .. عن بناء الملك وسياسة الدولة ، لأنهم بدو .. وعجز عن حماية الحاضر إذا سكنوا هذه الحواضر .. وفي ذلك يقول :

«إن أخطر نقاط الضعف الأساسية هي الحاضرة، وهي بنية المجتمع الحضري الأهلـي العربي - رغم كونها بنية تنتـجـ الحضارة وتحتضـنـ الدين والعلم، وتحترـفـ الصنـاعـةـ والإنتاجـ الاقتصاديـ، وتمـثلـ الاستقرارـ والنظامـ. هيـ أنهـاـ بنـيـةـ لاـ تـتـلـكـ ولاـ تـولـدـ قـوـةـ التـسـاسـكـ وـالتـضـامـنـ الـاجـتـصـاعـيـ الفـعـالـ (الـعـصـبـيـةـ بـالـمـفـهـومـ الـخـلـدـونـيـ)ـ لـلـدـافـعـ عـنـ نـفـسـهاـ وـعـنـ مـقـوـمـاتـهاـ الـحـضـارـيـةـ وـإـقـامـةـ سـلـطـتـهاـ السـيـاسـيـةـ وـتـأـمـينـ تـحـاسـكـ وـتـضـامـنـ اـجـتـصـاعـيـ «ـمـدـنـ»ـ تـكـوـنـ أـسـاسـاـ تـولـيدـ السـلـطـةـ السـيـاسـيـةـ وـالـقـدـرةـ الـعـسـكـرـيـةـ الـذـاتـيـةـ. وـماـزـالـتـ ظـاهـرـةـ هـذـاـ «ـالـفـيـابـ»ـ لـقـوـةـ التـضـامـنـ «ـالمـدـنـيــ المـدـنـيـ»ـ. فـيـ المجتمعـ الـأـهـلـيـ الـحـضـرـيـ العـرـبـيـ تمـثـلـ أـخـطـرـ نقاطـ الـضـعـفـ فيـ الـوـضـعـ السـيـاسـيـ للـمـدـنـ الـعـرـبـيـةـ وـمـجـتمـعـاتـهاـ الـحـضـرـيـةـ الـمـدـنـيـةـ، الـتـيـ لـاـ تـسـتـطـيـعـ فـرـضـ إـرـادـتـهاـ السـيـاسـةـ الـذـاتـيـةـ، وـتـبـقـىـ مـحـتـاجـةـ عـالـبـاـ إـلـىـ «ـقـوـةـ حـمـاـيـةـ وـسـيـطـرـةـ مـنـ خـارـجـهـاـ، سـوـاءـ كـانـتـ عـصـبـيـةـ

البادية، أو تماسك المجتمع الريفي، أو قوة الحماية الخارجية، التي تمثلت قدماً في السلطة الرعوية الآسيوية التركية، وتمثلت حديثاً في القوة الأوربية الحامية.. فالمجتمع الأهلـي المدينـي العـربـي يـعـانـى ما يـشـبـهـ الإـعـافـةـ المـزـمـنـةـ - (كـذـاـ) - وـالـعـجـزـ التـارـيـخـىـ - (كـذـاـ) فىـ التـعـبـيرـ الذـاتـىـ عنـ إـرـادـتـهـ السـيـاسـيـةـ وـعـنـ تـولـيدـ قـوـةـ تـضـامـنـ سـيـاسـيـةـ خـاصـةـ بـهـ فـىـ وـجـهـ القـوىـ وـالـعـصـبـيـاتـ الـأـخـرـىـ فـىـ الـمـجـتمـعـ الـعـربـيـ ذـاتـهـ، فـضـلـاـعـنـ خـضـوعـهـ لـقـوـىـ الـحـمـاـيـةـ الـأـجـنبـيـةـ، أوـتـبـعـيـتـهـ لـهـاـ، مـاضـيـاـ وـحـاضـراـ . . (٤٢) .

ولأن القول بعجز المجتمع العربي عن حماية ذاته ، إلى الحد الذي «يشبه الإعافـةـ المـزـمـنـةـ، وـالـعـجـزـ التـارـيـخـىـ» - وفق عبارة الدكتور الأنصاري - حتى لقد أصبحت الحماية الأجنبية - من المالـيـكـ قدـماـ وـمـنـ الـاستـعمـارـ الـأـورـبـيـ حـدـيـثـاـ - هـىـ الـقـاعـدـةـ وـالـقـانـونـ فـىـ الـحـيـاةـ الـعـربـيـةـ !! .. لأن هذا القول شديد الغرابة ، وبالغ الشلود .. فـلـقـدـ ذـهـبـ الدـكـتـورـ الـأـنـصـارـىـ - هـوـ أـيـضاـ - يـطـلـبـ الـحـمـاـيـةـ مـنـ الـأـخـرـيـنـ ، حتى يـؤـيدـوهـ فـىـ دـعـواـهـ ! ..

لقد ذهب ليحتمى بابن خلدون ، فظلمـهـ ظـلـمـاـ عـظـيـماـ ، وـذـلـكـ عـنـدـمـاـ قـالـ :

«لـقـدـ شـخـصـ اـبـنـ خـلـدـوـنـ سـرـعـةـ تـسـاقـطـ الدـوـلـ فـىـ الـفـضـاءـ الـعـرـبـيـ الـإـسـلـامـيـ ، وـمـدـىـ عـجـزـ الـمـجـتمـعـ الـأـهـلـيـ الـخـضـرـىـ الـعـرـبـيـ، وـعـجـزـ الـحـوـاـضـرـ وـمـنـاطـقـ الـعـمـرـانـ الـعـرـبـيـةـ عـنـ حـكـمـ نـفـسـهـاـ بـنـفـسـهـاـ وـتـوـفـيرـ الدـفـاعـ الذـاتـىـ عـنـ وـجـودـهـ، بـحـيثـ أـصـبـحـوـاـ عـبـاـلاـ عـلـىـ غـيـرـهـمـ فـىـ الـمـدـافـعـةـ وـالـمـصـانـعـةـ.. فـقـدـ أـقـوـاـ السـلاحـ، وـتـوـالـتـ عـلـىـ ذـلـكـ مـنـهـمـ الـأـجيـالـ.. حـتـىـ صـارـ ذـلـكـ خـلـقـاـ يـتـنـزـلـ مـنـهـمـ مـنـزـلـةـ الـطـبـيـعـةـ» .

(٤٢) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٤٩ ، ٨٥ .

وهذا التعبير الخلدوني اللادع نجده يمتد ليصور واقع التبعية العربية في عصرنا، حيث مازالت الكيانات العربية المعاصرة «عيالاً على غيرها»، في الاستراتيجية والتقانة (السكنولوجيا) والاقتصاد، مما يشير إلى أن للتبعية جذوراً في التاريخ أقدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار<sup>(٤٤)</sup> !! ..

وبهذا التشخيص ، الذي ينسبه الدكتور الأنصاري - أو يستعين عليه - بابن خلدون ، يضعنا أمام «عاهة مزمنة» رابعة ، هي في رأيه من العقبات الطبيعية التي تحول بين العرب وبين الاستقلال عن الآخرين .. فهم قد يعاونا - «عيال على غيرهم» و «عجزهم التاريخي يشبه الإعاقه المزمنة» .. فلا لوم - إذن - ولا تشريف على الإمبريالية والاستعمار ، بل ربما استحقوا الشكر والثناء لحمايةتهم العرب المعاين دائمًا وأبداً ، خصوصاً مع الافتقار إلى المالك الرعاة في العصر الحديث ! ..

فهل هذا صحيح؟ .. وهل يستطيع الدكتور الأنصاري الاحتماء - في هذا الرأى - بابن خلدون؟ ! ..

إن مشكلة الدكتور الأنصاري مع هذا الذي نسبه إلى ابن خلدون - من عجز العرب المتحضرين عن حماية حواضرهم - كامنة في عدم إدراكه لمراد ابن خلدون بمصطلح «الحضارة والتحضر»، فما نسميه اليوم «حضارة» هو «العمaran» في مصطلح ابن خلدون .. أما «الحضارة» عنده فهو الترف والرثوة والاستهلاك الزائد عن الإنفاق، والعزوف عن العمل المنتج .. أي النعومة والرخاوة .. حتى أنه يسمى هذه «الحضارة»: «سن الوقوف لعصر العالم في العمaran والدولة» .. فهو غير «العمaran»، بل إنها مرحلة تراجع العمaran .. ولذلك، فإن العرب - بل وكل أمة - عندما يدخلون طور الترف والرخاوة والرشاهية والنعومة، لا بد وأن يصابوا

---

(٤٤) المرجع السابق . ص ٥٠، ٢٠ .

بالعجز عن حماية أولادهم وحواضرهم ومجتمعاتهم.. هذا هو المفهوم - للحضارة - الذي لم يدركه الدكتور الأنصاري عندما قرأ ابن خلدون ! .. ولو أنه تأمل تعريف ابن خلدون للحضارة بأنها: «أحوال عادية زائدة على الضروري من أحوال العمران.. هي سن الوقوف لعمر العالم في العمران والدولة.. وذلك إنما يجيء من قبل الدولة، لأنها تجمع أموال الرعية وتنفقها في بطالتها ورجالها.. فيكون دخل تلك الأموال من الرعية وخسر جهاز أهل الدولة، ثم فيسلم تعلق بهم.. إن الحضارة هي نهاية العمران، وخروجه إلى الفساد، ونهاية الشر، والبعد عن الخير...»<sup>(٤٥)</sup>.

فابن خلدون يتحدث عن عجز العرب «المترفين» ، وليس عن عجز العرب «المتحضرين» - بمفهومها المعاصر للحضارة والتحضر - يتحدث عن عجز مجتمعات «الشر والفساد» وليس عن عجز المجتمع «الأهلي الحضري» - كما فهم الدكتور الأنصاري - .. ويزيد هذه الحقيقة وضوحا نص ابن خلدون الذي يقول فيه :

«فأهل الخضر - [أى الترف .. والشر والفساد] - قد ألقوا جنوبهم على مهاد الراحة والدُّعة ، وانغمموا في التعيم والترف ، ووكلوا أمرهم في المدافعة عن أموالهم وأنفسهم إلى واليهم والحاكم الذي يسوسهم والحاكمية التي تولت حراستهم»<sup>(٤٦)</sup> بينما أهل الخشونة ليسوا كذلك «فإذا كانت الأمة وحشية كان ملكها أوسع ، وذلك لأنهم أقدر على التغلب والاستبداد»<sup>(٤٧)</sup>.

(٤٥) [المقدمة] ص ٢٩٢، ٢٩٣، ٢٩٤ . (٤٦) المصدر السابق . ص ٩٩ .

(٤٧) المصدر السابق . ص ١١٥ .

(٤٨) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة] ص ٥١ - والدكتور الأنصاري يشير إلى كتاب محمد حسين هيكل [الانفجار: قصة حرب يونيو سنة ١٩٦٧ ما] ص ٨٠٣ - ٨٠٦ طبعة مركز الأهرام للترجمة والنشر . القاهرة سنة ١٩٩٠ .

هذا هو فكر ابن خلدون ، واضح ومستقيم ، ليس فيه اعوجاج ..

\* \* \*

وغير محاولة الاختباء بابن خلدون .. يذهب الدكتور الانصارى لى استشهاد - على العجز العربى المزمن عن حماية الذات والمدافعة عنها - بالاستاذ محمد حسين هيكل .. فيقول :

«وريطا لهذا الماضي - [الذى استشهاد عليه بابن خلدون] - بالحضار ، فإن الدراسات التى أجريت فى مصر لهزيمة يونيو سنة ١٩٦٧ قد نبهت إلى أن الانقطاع التاريخي الطويل بين المجتمع الأهلى العربى وبين مهام ومسئوليات الحرب كان ضمن الأسباب العميقية لهذه الهزيمة القومية الكبرى ، فحتى منتصف القرن العشرين لم يكن العرب قد تعرفوا بعد على فكرة الحرب <sup>(٤٨)</sup> !

فهل هذا صحيح؟ .. وهل هزيمة يونيو ١٩٦٧ م سببها الانقطاع التاريخي الطويل بين العرب وبين الحرب ، التي لم يعودوا فيتعرّفوا عليها إلا في منتصف العشرين؟ ! ..

● لقد فتح العرب - تحت رايات الإسلام - في ثمانين عاماً ، أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون ..

● وحتى عندما تعسّرت الدولة ، وأصبح المماليك و «الغُزّة» هم القوة العسكرية الضاربة ، في مواجهة الصليبيين والشتار والبرتغاليين .. كانت «العامة» - كما يقول المقرizi [٧٦٦-٨٤٥ هـ ١٣٦٥ - ١٤٤١ م] تنخرط في التعبئة العامة ، وتزحف إلى أرض المارك ، وتقاتل وتغير على الأعداء أكثر وأشد من غارات الأجناد <sup>(٤٩)</sup> .. وذلك فضلاً عن أن هؤلاء «العامة» هم الذين نهضوا بأعباء «لاقتصاد الحرب» لعشرين السنين ..

(٤٩) انظر كتابنا [معارك العرب ضد الغزاة] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٨ م .

- ومنذ العقود الأولى للقرن التاسع عشر تكون الجيش المصري من الفلاحين المصريين ، على عهد محمد على باشا [١٨٤٤ - ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ - ١٨٤٩ م] وأحرز الانتصارات الكبرى في ميادين المروب مع القيصرية الروسية ، وعلى أرض اليونان وفي مياهها .. بل وضد الدولة العثمانية ذاتها .. وذلك فضلاً عن حروب السودان والصومال والشام .. الخ .. الخ ..
- وفي القرن التاسع عشر حارب أهل الجزائر - تحت قيادة الأمير عبد القادر الجزائري [١٢٢٢ - ١٣٠٠ هـ ١٨٣٣ - ١٨٥٧ م] ضد فرنسا ، قرابة العشرين عاما - من سنة ١٨٣٠ وحتى سنة ١٨٤٨ م ..
- ولibia السنوسية .. وسودان المهدي .. والريف المغربي .. حاربوا الاستعمار الأوروبي بألوانه المختلفة : - الإيطالي .. والإنجليزي .. والفرنسي .. والإسباني .. في القرنين التاسع عشر والعشرين ..
- كذلك حارب أهل الشام الاستعمار الفرنسي ، لإقامة الدولة العربية ، عقب الحرب العالمية الأولى ..
- وذلك فضلاً عن الثورات الوطنية التي تفجرت ضد الاستعمار ، من أجل التحرر الوطني وحماية الذات .. والتي قدمت فيها الجزائر وحدها قرابة المليونين من الشهداء في ثمانى سنوات ! ..
- وليس صحيحاً أن هزيمة يونيو سنة ١٩٦٧ م كان سببها «الانقطاع التاريخي الطويل بين الأمة وبين الحرب» .. وإنما فهل يعقل معالجة آثار «الانقطاع التاريخي الطويل» في سنوات قليلة ، على النحو الذي حدث في أكتوبر سنة ١٩٧٣ م ! ..
- إن الجندي الذي حارب في سنة ١٩٦٧ م هو ذات الجندي الذي حارب في سنة ١٩٧٣ م .. وحتى الجنود «المؤهلات» - خريجو

الجامعات - الذين جندوا بعد هزيمة سنة ١٩٦٧ م ، كانوا هم أبناء الفلاحين - مثل إخوانهم الجنديين الذين لم يحملوا «المؤهلات» ، لا فارق بينهم في الموقف القتالي ، والبسالة في الحرب ، والممانعة عن الوطن والذات .. وإنما الفارق الوحيد هو قدرة الجندي المتعلم على التعامل مع الأسلحة الحديثة والمتطوره والمعقدة .. فالجميع هم أبناء الفلاحين ، الذين يكونون أكثر من ٨٠٪ من تعداد الشعب المصري .. والفارق بين حرب سنة ١٩٦٧ م وحرب سنة ١٩٧٣ م هو فارق القيادة ، والأخذ بسنن وقوانين الانتصار ، أو التفريط في هذه السنن والقوانين .. ولا علاقة لأى من ذلك بخرافة «الانقطاع التاريخي الطويل بين المجتمع وبين الحرب» ، وغيرها من خرافات التبرير للهزيمة النفسية ، التي يتعلّق بها دعاء «العجز الذاتي المزمن» و «التبغية المزمنة للأخرين» ! ..

فأين هي «الإعاقة المزمنة والعجز التاريخي عن الممانعة عن الذات .. والتبعية والخضوع للأجنبي ، عالة على الآغيار» .. تلك التي جعلها الدكتور الأنصاري القانون والقاعدة والجبلة الطبيعية للعرب عبر التاريخ ؟ ! ..

\* \* \*

## دولة العجز القطري

وتأسيسا على هذه العاهات المزمنة :

«عاهة الصحراء» : العقبة الطبيعية الجغرافية ، المانعة ، تاريخيا ، من تكوين النسيج الاجتماعي العربي ، ومن ظم الدولة والأمة والاستمرار الحضاري ..

و «عاهة البداوة» : الجبلة العربية ، التي تجعل العرب - كل العرب - أبعد الناس عن سياسة الملك وبناء الدولة ..

و «عاهة القطيعة مع الدولة» : الثابتة والمستمرة ، التي لم يعرفها العرب ، وإنما عرفوا الدولة الهلامية ، الدائمة الانحلال ..

و «عاهة القطيعة مع السياسة» : التي أفرقت الحضارة والأمة في هذا الفن الذي لا غنى عنه لإدارة الدولة وبناء الملك وسياسة العمران ..

و «عاهة القطيعة مع الحرب» : التي أعجزت العرب ، تاريخيا ، عن الممانعة والدفاع عن الذات والأوطان ، فكانت التبعية للأجنبى ، وطلب الحماية من الآخرين ، قدرهم الختوم ..

تأسسا على هذه «العاهات المزمنة» و «الإعاقات الطبيعية» و «العجز التارىخي» ، يقف الدكتور الأنصارى عند «الدولة القطرية» ، باعتبارها أقصى ما يمكن أن يتطلع إليه العرب من آفاق التقدم والتلاحم والتوحيد .. فالدولة القطرية - عنده - «هي الظاهرة والحقيقة السياسية الكبرى فى حياة العرب.. إنها، بمنظور الواقع الفعلى للتاريخ والمجتمع، ظاهرة «توحيدية» للتجزء الذرى

والمجتمع، الذى كان قائماً فى ظل الإطار الفضفاض للإمبراطورية العثمانية، وفي ظل التأرجح بين حضور السلطة المركزية المنظمة وغيابها فى معظم المجتمعات العربية قبل قيام الدولة القطرية.. فهو تمثل أول محاولة عربية حديثة لـ «الوحدة»، وفي «الدولة»... إن العرب يعانون - وعيًا - هاجس «التجزئة»، بينما هم يعيشون - فعلاً - فرق واقع يتوحد (لأنه كان أكثـر «تجزئـة» من قبل بمعايير الوحدة العضوية لأى مجتمع موحد .. (٥٠) ) .

هكذا تحدث الدكتور الأنصارى عن الدولة القطرية فى واقعنا العربى المعاصر . . ونسى أن هذه الدول القطرية كسالت، فى الإمبراطورية العثمانية، ولايات متباينة، لكنها لم تكن تقطع ولا تجزى «دار الإسلام» بنظام «الجنسية» الذى أخذته عن الدول القومية الأوربية - والتى تتتجاوز هذه الدول القومية الأوربية، فـ ظلّ وجودتها الحالية.. قـ دـولـنـاـ القـطـرـيـةـ اـنـتـكـاسـةـ عـنـ الـوـضـعـ العـشـانـىـ فـيـ هـذـاـ المـيدـانـ .. وـ ذـلـكـ فـضـلـاـ عـنـ أـكـثـرـ مـنـ هـذـهـ «الـدـوـلـ»، القـطـرـيـةـ لـاـ يـمـلـكـ شـيـئـاـ مـنـ شـرـوـطـ مـكـوـنـاتـ وـمـقـوـمـاتـ «الـدـوـلـةـ»، .. فـالـبـلـىـنـ النـفـطـيـةـ .. وـالـعـمـالـةـ الـفـلـيـنـيـةـ .. وـالـقـاعـدـةـ الـعـسـكـرـيـةـ الـأـمـرـيـكـيـةـ، لـاـ يـمـكـنـ أـنـ تـكـونـ مـقـوـمـاتـ لـأـىـ دـوـلـةـ مـنـ الدـوـلـ، بـأـىـ مـقـيـاسـ مـنـ الـمـقـايـيسـ! ..

ولذلك .. ولأن هذه «الدولة القطرية» كانت النموذج الوحدوي الذي رأه الدكتور الأنصارى غاية المراد من دب العباد .. «فهـى الظاهرة الوحدوية، والحقيقة السياسية الكبرى فى حياة العرب» رأى الدكتور الأنصارى يدافع عن عجز هذه الكيانات القطرية ، جاعلاً هذا العجز ثمرة لعاهة طبيعية مزمنة في المكان - هي الصحراء - ولعاهه

(٥٠) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ١١ .

طبيعة مزمنة في الإنسان - هي البداوة . . . حتى لقد جعل من الاستعمار الغربي لوطننا العرب «التحرير» لهذا الوطن من السيطرة الرعوية التركية . وجعل من جلاء الاستعمار الغربي عن بلادنا «انكشافاً للضعف الذاتي المتأصل في العرب من جديد» ! . .

وحتى لا نتهم بأننا ننسب للرجل مالم يقل ، نسوق كلامه كاملاً . فهو يقول :

«ويلاحظ - في مفارقة عجيبة - أن الحواضر والمدن العربية ومجتمعاتها الأهلية المدينية لم تخرج من تحت السيطرة الرعوية إلا بوجود القوة الأوروبية «الاستعمارية»<sup>(٥١)</sup> في البلدان العربية، حيث أدى الوجود الخمس إلى «تحررها» من السيطرة الرعوية التركية.. فتمكنـتـالمـديـنةـالـعـربـيـةـ،ـفـيـتـلـكـالفـتـرـةـذـاتـالطـابـعـ«ـالـاسـتـعـمـارـيـ»ـمـنـ إـنـشـاءـالمـدـارـسـوـالـجـامـعـاتـالـحـدـيـثـةـ،ـوـتـطـبـيقـالـنـظـمـالـعـصـرـيـةـ،ـوـتـكـوـينـ الأـحـزـابـالـمـيـاسـيـةـ«ـالـمـدـيـنـيـةـ»ـذـاتـالـلـوـنـالـلـيـبرـالـيـ..ـوـأـنـجـبـتـالـعـدـيدـ مـنـالـفـكـرـيـنـالـمـجـدـدـيـنـوـالـنـهـضـوـيـنـ..ـولـكـنـ،ـمـاـأـنـرـحـلتـ«ـالـقـوـةـ»ـ الـاسـتـعـمـارـيـةـالـخـاصـيـةـ،ـوـاحـتـاجـتـالـمـديـنـةـالـعـربـيـةـوـمـجـتمـعـهـالـمـدـيـنـيـنـإـلـىـ «ـقـوـةـ»ـذـاتـيـةـتـولـدـالـسـلـطـةـوـتـؤـمـنـالـدـلـاعـ،ـحتـىـانـكـشـفـالـضـعـفـالـذـاتـيـ المـتأـصـلـمـنـجـدـدـيـفـيـهـذـهـالـبـنـيـةـالـمـدـيـنـيـةـالـعـربـيـةـ<sup>(٥٢)</sup>..!

فالاستعمار الأوروبي - برأي الدكتور الأنصاري - قد مثل بالنسبة للعرب «حركة التحرير» من السيطرة الرعوية التركية . . . ولم يمثل تعويضاً لتقدمنا ونهوضنا ، على امتداد أكثر من قرنين من الزمان . . وإنما كان مصدر التقدم والتجدد والنهضة في بلادنا . .

---

(٥١) ووضع علامات التنصيص حول كلمة «الاستعمارية» من عنده ! . .

(٥٢) [تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية] ص ٥٥ .

وها نحن - بعد رحيل قواطه الاستعمارية المحررة والخامية لنا ،  
نكتشف عجزنا الذاتي المزمن عن حماية ذاتنا وببلادنا من جديد !! ..  
فهل هذا معقول ؟ ! .. وهل هذا مقبول ؟ ! ..

\* \* \*

إن أخشى ما نخشاه هو أن تخدم الاجتهدات الخاطئة - وهي  
مشروع.. بل ويؤجر عليها أصحابها - أن تخدم هؤلاء الذين يعملون  
على تكريس الهزيمة لدى الأمة .. والإجهاز على آمالها في النهوض  
والانعتاق من المأزق الحضاري الذي تعيش فيه ..  
وهناك شارق كبير بين «تفسير الواقع» للخروج من عشراته، وبين  
تأبيد هذه العشرات، بتصويرها في صورة العاهات المزمنة والإعاقات  
الطبيعية التي جعلت العجز تارياً ومتاماً وطبعياً ..

وحتى لا نظلم الدكتور محمد جابر الانصارى، فلا بد من التنبيه على  
أن هذا النقد الصريح الذى قدمناه فى هذه الصفحات ليس موجهاً إلى  
مجمل مشروعه الفكرى .. فللرجل مشروع فكري متميز، تتفق معه  
شىء العديد من القضايا والأفكار والإبداعات التي قدمها فيه ..  
لكننى آثرت - وهذا قدرى - أن أتخد موقفاً نقدياً مخلصاً وصريحاً  
من القسمة التي رأيتها خطيرة وضارة فى هذا المشروع الفكرى الكبير،  
مفضلاً الموقف النبدي على موقف المجاملة والتقرير .. وذلك عملاً  
بصائراتنا التراثية: «رحم الله امرءاً أهدى إلى عبوبى» .. و«المؤمن  
مرأة أخيه» .. وإيماناً منه بأن المفكرين الكبار - والدكتور الانصارى  
واحد منهم - إنما يرجون بالنقد العلمى - لأنه علم بناء - وذلك أكثر ما  
يرحبون بالثناء .. وخاصة إذا شابتة شوابئ المجاملة والنفاق ..

والله من وراء القصد .. منه تستمد العون والتوفيق

## صدر من سلسلة (في التدوير الإسلامي)

١ - الصحوة الإسلامية في عيون غربية .  
٢ - الغرب والإسلام .  
٣ - أبو حيان التوحيدى .  
٤ - دراسة قرآنية في فقه التجدد الحضاري .  
٥ - ابن رشد بين الغرب والإسلام .  
٦ - الانتماء الثقافي .  
٧ - تصوير العالم .  
٨ - التعبدية الرؤية الإسلامية والتحديات .  
٩ - صراع القيم بين الغرب والإسلام .  
١٠ - د . يوسف القرضاوى : المدرسة  
الفكرية . والمشروع الفكري .  
١١ - تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم .  
١٢ - عندما دخلت مصر في دين الله .  
١٣ - الحركات الإسلامية رؤية نقدية .  
١٤ - النهاج العقلى .  
١٥ - النموذج الثقافي .  
١٦ - منهجية التغيير بين النظرية والتطبيق .  
١٧ - تجديد الدنيا بتجديد الدين  
١٨ - الثوابت والمتغيرات في اليقظة  
الإسلامية الحديثة .  
١٩ - نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم .  
٢٠ - التعلم والإصلاح بالتدوير الغربي .  
٢١ - فكر حركة الاستئناف .. وتناقضاته .

٢٢ - حرية التعبير في الغرب من سلمان رشدي إلى روجيه جارودي .

٢٣ - إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين .

٢٤ - الحضارات العالمية تدافع؟ .. أم صراع؟

٢٥ - التنمية الاجتماعية بالغرب؟ .. أم بالإسلام؟

٢٦ - الحملة الفرنسية في الميزان .

٢٧ - الإسلام في عيون غربية .. دراسات سويسرية

٢٨ - الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة .. أم تفتت واحتراق .

٢٩ - ميراث المرأة وقضية المساواة .

٣٠ - نفقه المرأة وقضية المساواة .

٣١ - الدين والتراجم والحداثة والتنمية والحرية

٣٢ - مخاطر العولمة على الهوية الثقافية

٣٣ - الغناء والموسيقى حلال أم حرام؟

٣٤ - صورة العرب في أمريكا .

٣٥ - هل المسلمين أمة واحدة؟

٣٦ - السنة والبدعة .

٣٧ - الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان .

٣٨ - قضية المرأة بين التحرير والتمركز حول الأنثى .

٣٩ - مرکزة الإسلام .

٤٠ - الإسلام كما تؤمن به .. ضوابط وملامح .

٤١ - صورة الإسلام في التراث الغربي .

٤٢ - تحليل الواقع بمنهاج العاهات المزمنة .

ترجمة ١. ثابت عبد د. محمد عمارة

د. صلاح الدين سلطان

د. صلاح الدين سلطان

د. محمد خاتمي

د. محمد عمارة

د. محمد عمارة

ترجمة وتعليق ١. ثابت عبد د. محمد عمارة

تقديم وتحقيق د. محمد عمارة

تقديم وتحقيق د. محمد عمارة

د. عبد الوهاب المسيري

أ. منصور أبو شافعى

د. يوسف القرضاوى

ترجمة ١. ثابت عبد د. محمد عمارة

## الفهرس

|    |                                              |
|----|----------------------------------------------|
| ٣  | تمهيد                                        |
| ١٥ | الجزع المشروع                                |
| ١٩ | عاهة الصحراء العربية                         |
| ٢٧ | عاهة البداوة                                 |
| ٣٤ | القطيعة مع الدولة                            |
| ٤٥ | القطيعة مع السياسة                           |
| ٥١ | قدر العجز عن حماية الذات... والتبعية للأخيار |
| ٥٨ | دولة العجز القطرى                            |





أولاً ، إن التأثير الأكبر

في تأثير الندوة الأولى

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث ..  
فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم : أنوار ، تصنع للمسلم تنويراً إسلامياً متميزاً .

ولتنتهي هذا التنوير الإسلامي للقراء ، دارسة الدراسات  
التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر :

د. محمد عمارة ، المستشار طارق البشري  
د. حسن الشافعى د. محمد سليم العوا  
د. فهمي هويسدى د. يوسف القرضاوى  
د. سيد دسوقي د. كمال الدين إمام  
د. عبد الوهاب المسيري د. شريف عبد العظيم  
د. عادل حسين د. صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين ..

إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام .

الانتهاء

**To: www.al-mostafa.com**